

مفت سلسلہ اشاعت نمبر ۱۳۷

الہ بھتہ نشان

کراچی

SEPTEMBER 2005

بِقَبْعَه

# سیرت امام عظیم ابوحنیفہ

مصنف

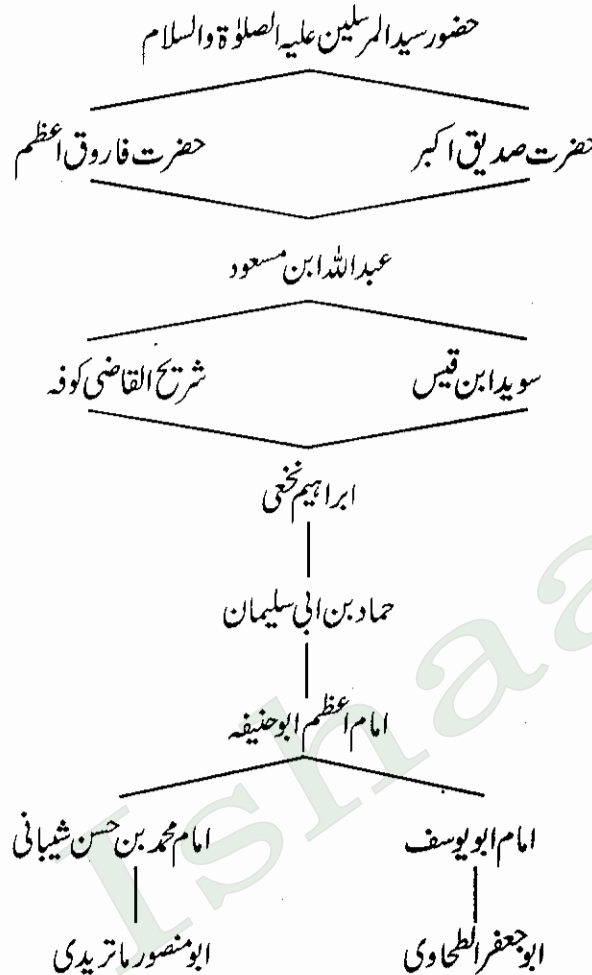
فقیہ اعصر مولینا حنفی شریف الحق امجدی

(جولی ۲۰۰۵)

بِقَبْعَه اشاعت افیشن پاکستان

نور مسجد کاغذی بازار کر اچی ۴۲۰۰۰

## شجرہ فقہ حنفی



رضی اللہ تعالیٰ عنہم

بسم الله الرحمن الرحيم

الصلوة والسلام علىك يا رسول الله ﷺ

نام کتاب:

سیرت امام اعظم ابو حنفیہ

مؤلف:

حضرت علام مفتی شریف الحق امجدی علیہ الرحمہ

کپوزر:

الوقا راٹر پرائز 8240-213-0300

ضخامت:

۲۰۰۰

تعداد:

تاریخ اشاعت: ستمبر ۲۰۰۵ء

مفت سلسلہ اشاعت: ۱۳۷

ناشر ==

جمعیت اشاعت الہست پاکستان

نور مسجد کاغذی بازار میٹھا در کراچی ۲۰۰۰ء

فون: 021-2439799

فہرست

|    |                               |
|----|-------------------------------|
| ۴۱ | مسانید                        |
| ۴۲ | مسانید کی استاد               |
| ۴۳ | خصوصیت                        |
| ۴۴ | جرح و تعلیل میں حداقت         |
| ۴۵ | قلت روایت کا سبب              |
| ۴۶ | نقشی حقیقت                    |
| ۴۷ | فضیلت فتنہ                    |
| ۴۸ | ضرورت فتنہ                    |
| ۴۹ | غیار                          |
| ۵۰ | اکاوم میں فرقہ مراتب کے موجود |
| ۵۱ | عمل بالحدیث                   |
| ۶۰ | شبہات اور جوابات              |
| ۷۲ | ایک اور اثر امام              |
| ۷۴ | اشعار کی کراہت کی وجہ         |
| ۷۶ | احادیث کے عمل قادر خنیہ       |
| ۷۸ | معانی حدیث کی فہم             |
| ۸۰ | ایک لطیفہ                     |
| ۸۲ | ایک اور طعن اور اس کے جوابات  |
| ۸۵ | مخالفت کے اسباب               |
| ۸۸ | تلانگہ                        |
| ۹۰ | وقات                          |
| ۹۱ | تجھیز و تکفیر                 |

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| ۱۲ | مولود و مکن                         |
| ۱۴ | اس وقت کے مشاہیر                    |
| ۱۴ | حضرت ابراہیم ؑ فقیہہ عراق           |
| ۱۴ | امام شیعی                           |
| ۱۴ | سلم بن کہبل                         |
| ۱۵ | ابو الحاقی سعی                      |
| ۱۵ | خارب بن دثار                        |
| ۱۵ | عون بن عبداللہ بن عتبہ بن حمود      |
| ۱۵ | ہشام بن عروہ بن زیبر                |
| ۱۵ | سلیمان بن مهران معروف با عیش        |
| ۱۶ | حادیت ابی سلیمان فقیہہ عراق         |
| ۱۶ | حضرت عبداللہ بن ابی او فی خطبہ      |
| ۱۸ | زمانہ                               |
| ۲۳ | صحابہ سماں حدیث                     |
| ۲۴ | تعالیم                              |
| ۲۵ | تحصیل حدیث                          |
| ۳۰ | امام اوزاعی اور امام باقر کے واقعات |
| ۳۴ | عظمی حدیث ہونے کے شواہد             |
| ۳۸ | بشارت نبوی                          |
| ۴۰ | تصانیف امام عظیم                    |
| ۴۰ | فقہا کبر                            |
| ۴۰ | العالم و الحجم                      |

اساتذہ کرام:

مدارس المسنّت میں تقریباً بارہ برس تک آپ نے باضابطہ تعلیم حاصل کی۔ معمولات و معمولات کی کبھی مروجہ کتب آپ نے جن اساتذہ کرام سے پڑھیں ان میں چند کے اسماء درج ذیل ہیں۔

- ۱- صدرالشریعہ مولانا امجد علی عظیمی علیہ الرحمہ متوفی ۱۳۶۷ھ
  - ۲- مفتی اعظم ہند مولانا مصطفیٰ رضا خاں قادری علیہ الرحمہ
  - ۳- حافظ ملت مولانا الشاہ عبدالعزیز مراد آبادی علیہ الرحمہ
  - ۴- محدث اعظم پاکستان مولانا سردار احمد قادری علیہ الرحمہ
  - ۵- صدرالعلماء مولانا سید غلام جیلانی میرٹھی علیہ الرحمہ
  - ۶- خیرالاذکیاء مولانا غلام یزدانی عظیمی علیہ الرحمہ
  - ۷- شیخ المعمولات مولانا محمد سیمان بھاگل پوری علیہ الرحمہ
  - ۸- مولانا غلام محی الدین بلیاوی علیہ الرحمہ
  - ۹- مولانا شمس الحق مبارک پوری علیہ الرحمہ
- اور آپ نے دورہ حدیث سے فراغت کے بعد سے ۳۵ سال تک دس مختلف مدارس میں درس و تدریس کی خدمت انجام دی جہاں بے شمار شگان علم کو سیراب کیا۔

مشہور تلامذہ

خواجہ ظفر حسین رضوی پورنؤی، مولانا مجیب اشرف عظی، قاضی عبد الرحیم بتوی، مولانا رحمت حسین کلیسی، مولانا عزیز عظی، مولانا قمر الدین اشرفی عظی، مولانا حفیظ اللہ عظی، مولانا سلطان احمد اوروی، مولانا امام الدین مصطفوی، مفتی شفیق احمد شریفی، مولانا افضل احمد، مولانا محمد عمر بہراچی، مولانا غلام ربانی، مولانا محمد کوثر خان نصیمی، مولانا رحمت اللہ بلرا پوری، مولانا عبد الودود فقیہ، مولانا قاری شفیق احمد، مولانا صوفی فضل الرحمن، مولانا طیش محمد شریفی، مولانا ولی اللہ

تعارف مصنف

فقیہ اعظم ہند مفتی محمد شریف الحق صاحب امجدی علیہ الرحمۃ کا تولد ۱۳۲۰ھ برطابق ۱۹۲۱ء میں قاضی شرع صدرالشریعہ محمد امجد علیہ الرحمۃ (متوفی ۱۳۶۷ھ) کے وطن بالوف قصبه گھوی ضلع اعظم گڑھ میں ہوا۔ قصبہ گھوی کے مقامی مکتب میں آپ نے ناظرہ قرآن اور وہیں صدرالشریعہ کے بھائی حکیم احمد علی سے ”گلتان“، ”بوستان“ پڑھیں اور ابتدائی تعلیم کے بعد مزید تعلیم حاصل کرنے کے عزم سے دشوال ۱۳۵۳ھ برطابق ۱۹۳۳ء مبارک پور پہنچے جہاں آپ نے جلالۃ العلم حافظ ملت مولانا الشاہ عبدالعزیز مراد آبادی کے زیر سایہ مدرسہ طفیلیہ مصباح العلوم محلہ پرانی بستی میں ابتدائی عربی سے لے کر حمد اللہ وہدیہ و ترمذی تک پڑھا۔

۱۳ محرم الحرام ۱۳۶۱ھ برطابق سن ۱۹۲۲ء میں سات آٹھ ماہ کے لئے مدرسہ اسلامیہ میرٹھ کے بھی طالب علم رہے جہاں آپ نے صدرالعلماء حضرت مولانا سید غلام جیلانی میرٹھ سے حاشیہ عبدالغفور، شش بازنغہ اور خیرالاذکیاء حضرت مولانا غلام یزدانی عظیمی سے خیالی اور قاضی مبارک اور دیگر کتب کا درس لیا۔

اور شوال المکرم سن ۱۳۶۱ھ برطابق ۱۹۲۲ء میں آپ مدرسہ مجددی بی جی بریلی شریف پہنچے اور وہاں آپ نے محدث اعظم پاکستان مولانا سردار احمد (فصل آبادی) سے صحاح ستہ حرفاً پڑھ کر دورہ حدیث کی تکمیل کی۔ ۱۰۔ شعبان سن ۱۳۶۲ھ برطابق ۱۹۲۳ء میں دستارفضیلت کی تقریب ہوئی جس میں صدرالشریعہ، صدرالاافاضل، مفتی اعظم ہند اور دیگر حلیل القدر علماء و مشائخ نے آپ کے سر پر دستارفضیلت باندھی۔

|                                                                               |     |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| السراج الکامل                                                                 | -۳  |
| اشک رواں                                                                      | -۵  |
| تحقیقات (دو حصے)                                                              | -۶  |
| اباثات ایصال ثواب                                                             | -۷  |
| سُنی دینوبندی اختلاف کام منصفانہ جائزہ                                        | -۸  |
| مقالات امجدی                                                                  | -۹  |
| رواد مناظرہ (حوالی)                                                           | -۱۰ |
| اذان خطبہ (افادات)                                                            | -۱۱ |
| تفقید بر محل (افادات)                                                         | -۱۲ |
| فتاویٰ کی سرزین میں بخدا یا عراق؟                                             | -۱۳ |
| مفتي اعظم ہند پانپے فضل و کمال کے آئینے میں<br>حوالی فتویٰ امجدیہ (اول و دوم) | -۱۴ |
| فتاویٰ اشرفیہ (زیریفع)                                                        | -۱۵ |
| تقریر و تبلیغ:                                                                | -۱۶ |

جس طرح آپ نے تدریس و افتاء اور تصنیف و تالیف کے ذریعہ دین میں کی خدمت  
انجام دی اسی طرح بیان و تقریر کے ذریعے سے دین میں کی اشاعت کا حق بھی بھر پور طریقے سے  
انجام دیا۔

### رد و مناظرہ:

فتیہ اعظم علیہ الرحمہ نے متعدد مناظروں میں شرکت کی اور انہی ذہانت اور حاضر دنی  
اور زور علم و سمعت مطالعہ سے منکرین معاندین کو شکست دی کہیں مناظرہ اہلسنت کا عملی تعاون فرمایا  
اور کہیں خود مناظرہ کیا اور کہیں مناظرے کی صدارت کی۔ مندرجہ ذیل مناظروں میں آپ نے

شریفی، مولا نا شیم الزمان، مولا نا کمال احمد، مفتی محمد نظام الدین رضوی، مولا نا حافظ عبد الحق رضوی، مفتی مراجح احمد مولا نا بدر عالم، مولا نا محمد نیم مصباحی، مولا نا محمد احمد اعظمی مصباحی، مولا نا فتح الرحمن قادری، مولا نا عبد الممین نعمانی، مولا نا بدر القادری اور مولا نا لیمین اختر مصباحی وغیرہم۔

### فقہ و افتاء

آپ نے شعبان ۱۳۶۶ھ برابر ۱۹۴۷ء سے شوال ۱۳۶۷ھ برابر ۱۹۴۸ء تک اپنے قصبہ گھوی ضلع عظم گڑھ میں صدر الشریعہ سے فتویٰ نویسی کی مشق کی اور دارالعلوم مظہر الاسلام، بریلی کے زمانہ تدریس شوال ۱۳۶۵ھ برابر ۱۹۴۶ء سے ۱۳۶۷ھ برابر ۱۹۴۸ء تک سلسلہ گیارہ سال دو ماہ تین دن کی طویل مدت میں آپ نے مفتی اعظم ہند سے بے شمار بار مسائل میں استفادہ کیا اس دوران آپ نے تقریباً پہچیس ہزار فتاویٰ تحریر فرمائے اور عوام و خواص کو بے شمار مسائل سے روشناس کیا اور جہاں جہاں آپ مختلف اوقات میں پہنچے، ان تمام مدارس کے زمانہ تدریس میں یہ سلسلہ جاری رہا۔ مگر جامعہ اشرفیہ مبارک پور تشریف لانے کے بعد آپ نے صرف افتاء کی خدمت انجام دی اور آپ کی سرپرستی میں متعدد معاونین مفتیان کرام فتاویٰ لکھتے اور آپ بطور کیم وار الافتاء ان کی تقدیق فرماتے اور خود بھی فتاویٰ اماکرواتے تھے۔

### تحریر و تصنیف

مدریس و افتاء کی گراں بارہ مداریوں کے ساتھ ساتھ آپ نے تصنیف و تالیف کا حق بھی ادا کیا آپ کی تحریر نصف صدی پر محیط ہے اور اشرفیہ مبارک پور تشریف لانے کے بعد آپ نے ”صحیح بخاری“ کا ترجمہ و شرح لکھنے کا بیڑا اٹھایا جو الحمد للہ پائی تکمیل کو بھی پہنچ گیا۔ آپ کی تصنیف کردہ کتب و رسائل درج ذیل ہیں۔

- ۱- نہہۃ القاری شرح صحیح بخاری (۹ جلدیں)
- ۲- اشرف المسیر
- ۳- اسلام اور چاند کا غر

### اسلامی غیرت و محیت:

اسلام اور پیغمبر اسلام پر اگر کسی بد باطن نے کبھی قلم اور زبان کے ذریعے ہرزہ سرائی کی آپ نے اس کا بھرپور تعاقب کیا اور اپنی تقریر اور تحریر کے ذریعہ دل بلیغ فرمایا۔

### انتقال پر مطالب:

دنیا نے اسلام کا یہ عظیم شہسوار صفر المظفر بروز جمعرات ۱۴۲۰ھ بہ طابق الحی ۲۰۰۰ء داعی اجل کو لیکر کہا اور اپنے خالق حقیقی سے جمالاً اناللہ وانا الیه راجعون۔ اللہ تعالیٰ ان کے مرقد انور پر کروڑوں رحمتوں کا نزول فرمائے اور تا قیامت ان کے فیضان کو جاری و ساری فرمائے آئین۔

زیر نظر کتابچہ، دراصل حضرت موصوف کا عظیم علمی ذخیرہ ”نہدۃ القاری شرح صحیح بخاری“ سے ماخوذ ہے۔ قرآنی آیات و احادیث کی تخریج میں رئیس دارالافتاء، جمیعت اشاعت الہست، مخدوم و محترم حضرت علامہ مولانا مفتی عطاء اللہ نصیحی مدظلہ العالی کی رہنمائی لی گئی ہے۔ کسی کسی مقام پر نہایت ہی مختصر گرجام حاشیہ بھی تحریر فرمایا ہے۔ ادارہ ان کا مشکور و معنوں ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ مفتی صاحب کے علم و عمل میں برکتیں عطا فرمائیں اور انہیں دین اسلام کی ترویج و اشاعت میں مزید حوصلہ اور ہمت عطا فرمائے آئین۔

محمد عرفان قادری ضیائی  
ناظم اعلیٰ جمیعت اشاعت الہست پاکستان

سرگرم اور نمایاں کردار ادا کیا۔

- |    |                              |
|----|------------------------------|
| -۱ | رانے پور ضلع لکھنؤ پور کھیری |
| -۲ | باندوق چڑھا ضلع پلوچوں       |
| -۳ | میناں گاؤں ضلع بیتی          |
| -۴ | سیتاپور                      |
| -۵ | کٹک، اڑیسہ                   |
| -۶ | جھریا ضلع دھنیا              |
| -۷ | سعدی پور، ضلع فتح پور        |
| -۸ | بجڑو یہہ، بنارس              |
| -۹ | بدایوں                       |

### بیعت و خلافت:

دارالعلوم اہل سنت مدرسہ اشرفیہ مصباح العلوم مبارک پور کے ایک جلسہ منعقدہ ۱۴۳۵ھ میں صدر الشریعہ مبارک پور تشریف لائے اور فقیہہ اعظم نے آپ سے شرف بیعت حاصل کرنے کی درخواست کی جسے آپ نے قول فرمایا اس طرح آپ بیعت واردات سے سرفراز ہوئے مفتی اعظم ہند علیہ الرحمہ نے ۷ رمضان المبارک ۱۴۳۸ھ ”النور النباء“، از امام احمد رضا قادری بریلوی میں درج چکیں سلاسل قرآن حدیث و سلاسل اولیاء اللہ کی تحریری اجازت کے ساتھ سلسلہ قادریہ برکاتیہ رضویہ کی بھی اجازت مرحمت فرمائی جو ”الاجازات المتبینہ“، از حضرت ابو الحسین نوری میاں میں مسطور ہیں۔

اور احسن العلماء حضرت سید شاہ حسن حیدر میاں نے بھی عرس قاکی سن ۱۴۰۲ھ کے موقع پر بلا طلب اپنے خاندان کے تمام سلاسل کی اجازت مرحمت فرمائی  
شوال سن ۱۴۳۶ھ بہ طابق ۱۹۲۸ء میں صدر الشریعہ علیہ الرحمہ نے آپ کی درخواست پر آپ کو سلسلہ عالیہ قادریہ رضویہ کی اجازت دی  
اور ان تمام اجازتوں کے باوجود فقیہہ اعظم نے بہت تھوڑے عقیدت مندوں اور ارادت مندوں کو بیعت فرمایا اور آپ کے خلاف، کی تعداد بھی مختصر ہے۔

کوفہ مبارک شہر ہے جسے حضرت فاروق اعظم کے حکم سے سن ۷۰ء میں قائم ایران حضرت سعد بن وقار نے بسایا۔ اس شہر کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ رأس الاسلام، رأس العرب، جمیع العرب، عرب کا سر، حتیٰ کہ روح اللہ، کنز الایمان کہا کرتے تھے۔ حضرت سلمان فارسی نے اسے قبة الاسلام واللہ الاسلام کا لقب دیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے بھی اسے کنز الایمان، جمیع الاسلام، روح اللہ، سیف اللہ کہا۔ کونے کو اپنا پند فرمایا کہ مدینہ طیبہ کے بجائے کونے کو اپنا دار الخلافت بنایا۔ کونے والوں نے جس خلوص و سچائی کے ساتھ تو من وطن سے حضرت علی کا ساتھ دیا۔ وہ تاریخ کے صفات پر زیریں اور ارق کی طرح تابا۔ ہے۔

روہ گیا حضرت حسین اور امام زید شہید کے ساتھ جو کچھ ہوا وہ ان تقدیمہ باز رافضیوں نے کیا۔ جو اسی لئے کونے میں آباد ہو گئے تھے کہ مسلمانوں کو چین نہ لینے دیں جیسے مدینہ طیبہ میں منافقین تھے۔ اگر منافقین کی وجہ سے مدینہ طیبہ کی عظمت پر کوئی حرفا نہیں آسکتا تو ان کے دارثین رواثیں کی وجہ سے کونے پر کوئی داع نہیں آسکتا۔ کون سی بستی ہے جو اسلام و من عناصر سے پاک ہے.....؟

اس مبارک شہر میں ایک ہزار پچاس (۱۰۵۰) صحابہ کرام جن میں ستر (۷۰) اصحاب بدرا اور تین سو (۳۰۰) بیعت رضوان کے شرکاء تھے، آ کر آباد ہوئے۔ جس برج میں یہ بحوم ہدایت اکٹھے ہوں اس کی ضوفشانیاں کہاں تک ہوں گی اس کا اندازہ ہر ذی فہم کر سکتا ہے۔ (طبقات ابن سعد و فتوح البلدان وغیرہ)

اس کا نتیجہ یہ تھا کہ کونے کا ہر گھر علم کے انوار سے جگہ رہا تھا۔ ہر ہر گھر دار الحدیث، دارالعلوم بن گیا تھا۔ حضرت امام اعظم رضی اللہ عنہ میں پیدا ہوئے یہ خصوصیت صحاح ستہ کے مصنفوں کے عہد تک باقی رہی۔ یہی وجہ ہے کہ امام بخاری کو اتنی بار کونے جانا پڑا کہ وہ اسے شارنہیں کر سکتے تھے۔ اور صحاح ستہ کے اکثر شیوخ کونے کے ہیں۔

## سیرت مبارکہ حضرت امام اعظم ابو حنیفہ

### مولود و مسکن

حضرت امام اعظم میں کونے میں پیدا ہوئے۔ کوفہ کا نام آتے ہی لوگ چونک جاتے ہیں لیکن کوفہ کے مرکز علم ہونے کا سب سے بڑا ثبوت یہ ہے کہ امام بخاری نے اپنے سفر کے بارے میں خود یہ فرمایا ہے کہ دو بار مصر و شام جانے کا اتفاق ہوا، چار مرتبہ بصرہ گیا، کوفہ اور بغداد اتنی بار گیا کہ ان کو شارنہیں کر سکتا۔ اگر کونے میں کچھ نہیں تھا تو امام بخاری کی کوفہ اتنی زیادہ آمد و رفت کیوں ہوئی؟ کیا امام بخاری کو فصرف غدر و بے وفائی کی تعلیم و تمرین کے لئے جاتے تھے۔ پھر یہ حالت کوفہ کی حضرت امام اعظم کے وصال کے تقریباً اتنی (۸۰) سال بعد تھی۔ اتنی (۸۰) سال پہلے کو فہ کا کیا حال رہا ہوگا اس کا اندازہ اس سے کریں کہ وہ زمانہ تابعین کا تھا بلکہ صحابہ کرام کا اخیر دور تھا۔ **خَيْرُ الْقَرْوَانِ التَّالِثُ قَرْبَىٰ ثُمَّ الَّذِينَ يَلْوَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلْوَهُمْ الْخَ** کے آئینے میں اسے دیکھو تو معلوم ہوگا کہ جب اتنی (۸۰) سال کے بعد یہ حال تھا کہ امام بخاری جیسے احادیث کو بحرنا پیدا کنارا پنی تکمیل کیجھانے کے لئے اتنی بار کونے گئے ہیں جس کو وہ اپنے محیر العقول حافظے کے باوجود شارنہیں کر سکتے تو اتنی (۸۰) سال پہلے دور تابعین میں کونے کے علم و فضل کا کیا حال ہوگا اس اجمالی تھوڑی تفصیل یہ ہے:

لیکن تمام زماں میں بہتر زمانہ میرا زمانہ ہے پھر ان کا جوان سے ملے پھر ان کا جوان سے ملے اخراجہ البخاری فی صحیحة فی کتاب فضائل أصحاب النبي ﷺ حدیث رقم ۲۶۵۱ و مسلم فی صحیحة فی فضائل الصحابة حدیث رقم (۲۵۳۵ - ۲۱۴) باب فضل الصحابة الخ وابو داؤد فی السنن فی کتاب السنن حدیث رقم ۴۶۵۷ فی فضل أصحاب الخ والترمذی فی السنن فی الفتن حدیث رقم ۳۸۵۹ باب فی القرن و نقله ولی الدین العطیب فی مشکاة المصایب (كتاب المناقب، باب مناقب الصحابة)

### ابو سحاق سبعی

اڑتیں (۳۸) صحابہ سے احادیث روایت کی ہیں جن میں مشاہیر یہ ہیں۔ عبد اللہ بن عباس، عبد اللہ بن عمر، ابن زبیر، نعمان بن بشیر، زید بن ارقم۔ علی بن المدینی نے کہا کہ ابو سحاق کے شیوخ حدیث کی تعداد تین سو (۳۰۰) ہے۔

### سماک بن حرب

اسی (۸۰) صحابہ سے ملاقات کا ان کو شرف حاصل ہے امام سفیان ثوری نے کہا کہ ان سے کبھی حدیث میں غلطی نہیں ہوئی۔

### محارب بن دثار

متوفی سن ۱۱۶ھ حضرت ابن عمر اور حضرت جابر رضی اللہ عنہم سے روایت کی ہے۔ یہ کوفہ کے قاضی بھی تھے آئندہ حدیث ان کے مدار و دران کو شفقت تسلیم کرتے تھے۔

### عون بن عبد اللہ بن عقبہ بن مسعود

حضرت ابو ہریرہ، حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے حدیثیں روایت کی ہیں نہایت ثقہ اور پرہیز گار تھے۔

### ہشام بن عروہ بن زبیر

حوالی رسول اللہ حضرت زبیر کے پوتے تھے۔ سفیان ثوری، امام مالک، ابن عینیہ ان کے تلامذہ سے تھے۔ ان کی جلالات شان تلقن علیہ ہے۔

### سلیمان بن مہران معروف باعمش

حضرت انس اور حضرت عبد اللہ بن ابی اوی رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ملاقات کا شرف حاصل تھا۔ مؤخر الذکر سے حدیث بھی روایت کی ہے۔ شعبہ و سفیان ثوری کے استاذ ہیں ان کی پیدائش سن ۵۹ھ یا ۶۰ھ میں ہوئی اور وصال سن ۱۲۵ھ یا ۱۲۷ھ میں ہوا۔

### اس وقت کے مشاہیر

حضرت امام کی ولادت کے وقت کوئے میں جو آئندہ مشاہیر و مفتذا و وقت تھے ان میں چند یہ ہیں:

### حضرت ابراہیم نجفی فقیہہ عراق

نقہ کے ساتھ ساتھ علم حدیث کے مسلم الشبوت امام ہیں۔ متعدد صحابہ کرام کی زیارت سے شرف ہوئے۔ ان کا صیری الحدیث خطاب تھا۔ یعنی کھڑی کھوئی احادیث کا پر کھنے والا۔ ابن شعیب نے کہا کہ بصرہ، کوفہ، جاز، شام میں ابراہیم سے زیادہ علم والا کوئی نہ تھا۔ حسن بصری، ابن سیرین، ابن سے علم نہیں تھے (حاشیہ خلاصۃ التہذیب)۔ انتقال پر حضرت شعیؑ نے کہا کہ انہوں نے اپنے بعد کسی کو اپنے سے زیادہ علم والا نہیں چھوڑا۔ ابو لمشی نے کہا کہ علیہ حضرت ابن مسعود کے فضل و کمال کے نمونہ تھے اور ابراہیم نجفی تمام علوم میں علم کے آئینہ ہیں (تہذیب التہذیب)۔ حضرت علیہ کے بعد ان کے جاثین ہوئے۔ فقیہ العراق کے لقب سے مشہور ہوئے سن ۹۵ھ میں پیدا ہوئے سن ۹۶ھ میں وصال فرمایا۔ حضرت امام اعظم کو چھیس (۲۶) سال ان کا زمانہ نصیب ہوا۔

### امام شعیؑ

متوفی سن ۱۰۳ھ یا ۱۰۶ھ، پانچ سو (۵۰۰) صحابہ کرام کی زیارت سے شرف ہوئے ایک بار حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے مقاومی کا درس دیتے ہوئے ان کو دیکھا تو فرمایا، واللہ یہ اس فن کو مجھ سے اچھا جانتے ہیں۔

### سلمه بن گنھیل

بن عبد اللہ، ابن ابی اوی، ابو طفیل اور بہت صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے حدیثیں روایت کی ہیں یہ ایش روایت اور سنت روایت بھی تھے۔

رَضِيَتُ لِأَمْتَى مَا رَضِيَ لَهَا أَبْنُ أَمْ عَبْدٍ وَسَخَطْتُ لِأَمْتَى مَا سَخَطَ لَهَا أَبْنُ أَمْ عَبْدٍ يَعْنِي أَبْنَ مَسْعُودٍ۔ (الاستیعاب)

یعنی، میری امت کے لئے ابن مسعود جو پسند کریں وہ میں بھی پسند کرتا ہوں اور جو وہ ناپسند کریں میں بھی ناپسند کرتا ہوں۔

ان کو حضرت فاروق اعظم ﷺ نے کوفے کا قاضی اور وہاں کے بیت المال کا نظم بنایا تھا اسی عہد میں انہوں نے کوفے میں علم و فضل کے دریا بھائے۔ اسرار الانوار میں ہے، کوفے میں ابن مسعود کی مجلس میں بیک وقت چار چار ہزار افراد حاضر ہوتے تھے ایک بار حضرت علیؓ کو فوٹشیریف لئے گئے اور حضرت ابن مسعود ان کے استقبال کے لئے آئے ہیں تو سارا میدان ان کے تلامذہ سے بھر گیا انہیں دیکھے حضرت علیؓ نے خوش ہو کر فرمایا، ابن مسعود اتم نے کوفے کو علم و فضل سے بھر دیا تھا تھا ری بدولت یہ شہر کو علم بن گیا۔

پھر اس شہر کو باب مدینۃ العلم حضرت علیؓ نے اپنے روحانی و عرفانی فیض سے ایسا سینچا کہ تیرہ سو (۱۳۰۰) سال گزرنے کے باوجود پوری دنیا کے مسلمان اس سے سیراب ہو رہے ہیں خواہ علم حدیث و خواہ علم فتنہ۔ اگر کوفے کے راویوں کو ساقط الاعتبار کر دیا جائے تو پھر صحاح ستہ، صحاح ستہ نہ رہ جائے گی۔

امام شعبی نے کہا کہ صحابہ میں چھ (۲) قاضی تھے۔ ان میں سے تین (۳) مدینہ میں تھے عمر، ابن بن کعب، زید اور تین (۳) کوفے میں علی، ابن مسعود، ابو موسیٰ اشعریؓ (حاکم) امام مسروق نے کہا میں نے اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ان میں چھ (۶) کو شیع علم پایا۔ عمر، علی، ابن مسعود، زید، ابو الدرداء، اور ابی بن کعبؓ۔ اس کے بعد دیکھا تو ان پھر ہوں کا علم ان دو میں جمع پایا۔ حضرت علیؓ اور ابن مسعود۔ ان دونوں کا علم مدینے سے بادل بن کر اٹھا اور کوفے کی وادیوں پر برسا۔ ان آفتاب و ماہتاب نے کوفے کے ذرے کے ذرے کو چکا دیا۔ (اعلام المؤمنین لابن قیم، امام غیر مقلدین)

## حمدہ بن الی سلمان فقیہ عراق

حضرت انس ﷺ سے حدیث سنی تھی اور ہر بڑے ہرے آئندہ تابعین سے ان کو تلمذ کا شرف حاصل تھا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جو متوارث علوم چلے آرہے تھے۔ ان کے بھی وارث تھے۔ امام شعبہ، معر وغیرہ انہیں کے فیض عجائب سے مستفید ہوئے تھے۔ ان کا سن ۱۲۰ھ میں وصال ہوا۔ حضرت ابراہیم نجاشی کے بعد ان کے مند پر یہ بیٹھے۔ انہیں بزرگوں کی وجہ سے سفیان بن عینیہ جیسے مسلم الشہوت امام الحمد شیخ یہ فرمایا کرتے تھے مناسک کے لئے مکہ، قرأت کے لئے مدینہ، حرام و حلال کے لئے کوفہ ہے۔ (مجمجم البلدان، ج ۲، ص ۲۹۳، ذکر کوفہ)

## حضرت عبد اللہ بن الی اوی

سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ اس وقت صحابہ کرام میں سے حضرت عبد اللہ بن الی اویؓ کوفے ہی میں تھے۔ جن کی زیارت سے حضرت امام اعظم مشرف ہوئے۔ ان کا وصال سن ۷۸ھ میں ہوا۔ حضرت امام اعظم کو ان کی حیات مبارکہ کے سترہ (۱۷) سال نصیب ہوئے۔

کوفے کو مرکز علم و فضل بنائے میں ان ایک ہزار پیچاں (۱۰۵۰) صحابہ کرام نے جو کیا وہ تو کیا ہی اصل فیض عبد اللہ بن مسعود اور حضرت علیؓ رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا ہے حضرت عبد اللہ بن مسعود وہ حلیل القدر صحابیؓ ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

ل اور انی کیلئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، اگر میں ان پر بغیر مشورہ کے کسی کو امیر بناتا تو ابن ام عبد لعین ابن مسعود کو امیر بناتا، رواہ الترمذی فی السنن حديث رقم ۳۸۰۹ وابن ماجہ حديث رقم ۱۳۷ واحدہ فی المسند ۱۰۷۱ اور یہ بھی فرمایا، ابن مسعود تم سے جو حدیث بیان کریں تو تم اس کی تقدیم کرو، رواہ الترمذی فی السنن حديث رقم ۳۷۹۹، دونوں حدیث شیخ امام ولی الدین نے مشکاة المصباح کتاب المذاقب، باب جامع المذاقب، فضل هانی میں نقل کی ہیں اور آپ، حضرت عمرؓ سے بھی قبل اسلام لائے آپ نے اس وقت اسلام قول کیا جب حضرت عمرؓ کی ہمکن فاطمہ بنت خطاہ اور ان کے شہر سعید بن زید مسلمان ہوئے آپ خود فرماتے ہیں، میں پھر مسلمان ہوں اور اس وقت ہمارے علاوہ روئے زمین پر اور کوئی مسلمان نہ تھا جیسا کہ علامہ ابن اثیرؓ کی کتاب "اسد الغافلۃ فی معنیۃ الصحابة"، ج ۲، ص ۳۵۸،

میں حضرت ابن مسعود کے ترجیح میں مذکور ہے۔

کرام میں سب سے آخر ہیں۔

- ۱۱- حضرت ابو امام انصاری، متوفی ۱۰۰ھ
- ۱۲- حضرت سائب بن خلاد، متوفی ۹۱ھ
- ۱۳- حضرت ابوالبداح، متوفی ۱۱۴ھ
- ۱۴- محمود بن ریحان، متوفی ۹۱ھ
- ۱۵- محمود بن ابید، متوفی ۹۶ھ
- ۱۶- قبیصہ بن ذویب، متوفی ۸۲ھ
- ۱۷- حضرت عبد الرحمن بن عبد القاری، متوفی ۸۱ھ
- ۱۸- حضرت عبداللہ بن جزء، مصری، متوفی ۸۵ھ
- ۱۹- سائب بن زید، متوفی ۸۰ھ یا ۸۲ھ یا ۹۱ھ یا ۹۳ھ

(اسد الغاب، ج ۲، ص ۳۲۲، اصحاب، ج ۲، ص ۱۲)

- بربائے تحقیق جب حضرت امام اعظم کی ولادت سن ۷۰ھ میں ہوئی ہے تو مزید برائے صحابہ کرام کا زمانہ بھی نصیب ہوا۔
- ۲۰- حضرت جابر بن عبد اللہ انصاری، مدینے میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۱- حضرت ابو سعید خدری، مدینے میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۲- حضرت سلمہ بن اکوع، مدینے میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۳- حضرت رافعہ بن خدنج، مدینے میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۴- حضرت جابر بن سکرہ، کوفہ میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۵- حضرت ابو حیفہ، کوفہ میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۶- حضرت زید بن خالد، کوفہ میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۷- حضرت محمد بن حاطب، برداشتے کوئے میں، متوفی ۷۰ھ
  - ۲۸- حضرت ابو شبلہ ششی، متوفی ۷۰ھ

### زمانہ

اوپر گزر چکا کہ امام اعظم جس زمانے میں پیدا ہوئے یہ صحابہ کرام کا اخیر اور تابعین کا ابتدائی تھا۔ اس دور میں بھی قریب قریب ٹیکیں صحابہ کرام باحیات تھے۔ جیسا کہ در مقام ایں ہے۔ اس کو بعض لوگوں نے مبالغہ پر محظوظ کیا ہے۔ لیکن میں نے اکمال کی مدد سے جو فہرست مرتب کی ہے وہ مندرجہ ذیل ہے۔

حضرت امام اعظم رض کی ولادت کس سن میں ہوئی اس بارے میں دو قول مشہور ہیں۔ سن ۷۰ھ یا سن ۸۰ھ زیادہ تر لوگ سن ۸۰ھ کو ترجیح دیتے ہیں لیکن بہت سے محققین نے سن ۷۰ھ کو ترجیح دی ہے اس خادم کے نزدیک بھی یہی ترجیح ہے کہ حضرت امام کی ولادت سن ۷۰ھ میں ہوئی۔ اگر سن ۸۰ھ میں ولادت مانیں تو اس وقت یہ مندرجہ ذیل صحابہ کرام مختلف دیار میں باحیات تھے۔

- ۱- حضرت انس بن مالک، بصرہ میں، متوفی ۹۲ھ، یا ۹۳ھ
- ۲- حضرت مالک بن الحوریث، بصرہ میں، متوفی ۹۲ھ
- ۳- حضرت سہل بن سعد ساعدی، مدینے میں، متوفی ۸۸ھ یا ۹۱ھ۔ مدینہ طیبہ میں وفات فرمانے والے صحابہ کرام میں آپ سب کے اخیر ہیں۔
- ۴- مالک بن اوس، مدینے میں، متوفی ۹۲ھ
- ۵- حضرت واشلہ بن الاصقع، شام میں، متوفی ۸۳ھ یا ۸۵ھ یا ۸۶ھ
- ۶- مقدام بن معدیکرب، شام میں، متوفی ۸۷ھ
- ۷- حضرت ابو امامہ بالحصی، شام میں، متوفی ۸۶ھ
- ۸- ابو اطہل بن عامر بن واشلہ، برداشتے کمہ میں، متوفی ۱۰۰ھ یا ۱۰۱ھ
- ۹- حضرت نمرود بن حریث، کوفہ میں، متوفی ۸۵ھ
- ۱۰- حضرت عبداللہ بن اوسی، کوفہ میں، متوفی ۷۸ھ۔ کوفہ میں وصال فرمانے والے صحابہ

اس مسلمان کو آگ نہیں چھوئے گی جس نے مجھے دیکھایا میرے دیکھنے والوں کو دیکھا۔  
حَمِيرٌ أَمْتَحَى فَرَنَى تُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ تُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ مِنْفِقٌ عَلَيْهِ (مکملہ ص ۵۵۲)

میری امت میں سب سے بہتر میرے زمانے والے ہیں پھر وہ جوان کے بعد ہیں پھر وہ جوان کے بعد ہیں۔

یہ وہ خبر ہے جو حضرت امام اعظم کے اقران میں دوسرے آئندہ کو نصیب نہ ہوا نہ امام مالک کو نہ امام او زاعی کو نہ سفیان ثوری کو نہ لیث بن سعد کو۔ حضرت امام کا تابعی ہوتا تھا محقق ہے کہ علامہ ابن حجر عسقلانی کو بھی باوجود شافعی عصبات کے تعلیم کرنا پڑا کہ حضرت امام اعظم تابعی تھے انہوں نے کوئی میں اس وقت موجود متعدد صحابہ کی زیارت کی۔

تابعی ہونے کے لئے صحابی کی صرف رویت کافی ہے روایت شرط نہیں جیسے صحابی ہونے کے لئے حضور قدس صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کافی ہے خود امام بخاری نے صحابی کی یہ تعریف کی ہے:

مَنْ صَحَّبَ النَّبِيَّ ﷺ أَوْ رَأَاهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَهُوَ مِنْ أَصْحَابِهِ (بخاری، ج ۱، ص ۱۵)

جیسے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت نصیب ہوئی یا جس نے آنحضرت کی وہ حضور کے اصحاب میں سے ہے۔

حضرت امام اعظم کی تابعیت سے انکار ہدایت کا انکار ہے ہماری تحقیق کے مطابق حضرت امام اعظم کی ولادت سن ۷۰ھ میں ہوئی ہے اگر اسے کوئی صاحب صحیح نہ مانیں سن ۸۰ھ تھی سن ولادت مانیں جب بھی خود کوئے ہی میں حضرت عبداللہ بن اوفی اور دوسرے صحابہ اور

۱۔ اعرجه البخاری فی صحيحه حدیث رقم ۳۶۵۰، مسلم فی صحيحه فی فضائل الصحابة حدیث رقم (۲۱۴) ۲۵۳۵-۲۱۴) و أبو داؤد فی السنن حدیث رقم ۴۶۵۷ والترمذی فی السنن حدیث رقم ۳۸۵۹ و نقله الخطیب فی مشکاة المصایب (کتاب المناقب، باب مناقب الصحابة الفصل الأول) حدیث رقم ۶۰۱۰-(۴)

۲۔ صحیح البخاری کتاب فضائل اصحاب النبي ﷺ حدیث رقم ۲۶۴۹

۲۹۔ حضرت عبداللہ بن بُرْر، متوفی ۷۷ھ

۳۰۔ سائب بن خباب، متوفی ۷۷ھ (اسد الغاب، ج ۲، ص ۳۱۳)

اگر کچھ اور کوشش کی جاتی تو یہ تعداد اور بڑھ جاتی۔ ان میں سے کم از کم سات (۷) صحابہ کرام کی زیارت حضرت امام نے کی ہے۔ حضرت انس کی، ان کو حضرت امام نے کمی بار دیکھا ہے فرمایا کہ وہ سرخ خضاب استعمال کرتے تھے حضرت عبداللہ بن اوفی کو جن کا ۸۷ھ میں کوفہ میں وصال ہوا اور سہل بن سعد ساعدی اور ابو اطفیل عامر بن واٹلہ اور عمر بن حریث ان کا بھی ۸۵ھ میں کوفہ میں وصال ہوا اور عبد اللہ بن حارث بن جزء اور واٹلہ بن انسع بلکہ بعض محققین اس کے بھی قائل ہیں کہ حضرت جابر بن عبد اللہ الانصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بھی زیارت کی بلکہ ان سے حضرت امام نے حدیث بھی سنی ہے اس کے کچھ لوگ اس لئے خالفت کرتے ہیں کہ حضرت جابر کا وصال سن ۷۷ھ میں ہوا۔ اور حضرت امام کی ولادت سن ۸۰ھ میں ہوئی ہے لیکن جیسا کہ ہم بتا آئے ہیں کہ بہت سے محققین نے یہ کہا ہے کہ صحیح یہ ہے کہ حضرت امام کی ولادت سن ۷۰ھ میں ہوئی تو کوئی اعتراض نہیں۔ اس تقدیر پر تین (۳) اور صحابہ کی زیارت سے شرف ہوئے حضرت جابر بن سمرہ، حضرت ابو جیفہ، حضرت زید بن خالد۔ اور حضرت محمد بن حاطب ﷺ نے ایک قول کی بناء پر کوئے ہی وصال فرمایا اس قول کی بناء پر ان حضرات کی بھی زیارت سے مشرف ہوئے اس لئے حضرت امام اعظم تابعی ہوئے اور ان احادیث کے مصدقہ ہوئے:

طَوْبَى لِمَنْ رَأَى وَأَمَنَ بِهِ وَطَوْبَى لِمَنْ رَأَى مَنْ رَأَى

اسے خوشی کا مرشد ہو جس نے مجھے دیکھا اور مجھ پر ایمان لایا اور اسے جس نے میرے دیکھنے والوں کو دیکھا۔

لَا تَمَسْ النَّارُ مُسْلِمًا رَأَى وَرَأَى مَنْ رَأَى

۱۔ صحیح ابن حبان حدیث رقم ۷۲۰۔

۲۔ اخرجه الترمذی فی السنن فی کتاب المناقب حدیث رقم ۳۸۵۸ و نقلة ولی الدین الخطیب فی مشکاة المصایب (کتاب المناقب، باب مناقب الصحابة، الفصل الثاني) حدیث رقم ۶۰۱۳-(۷)۔

### صحابہ سے سماع حدیث

یہ موضوع البنت غور طلب ہے کہ حضرت امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کسی صحابی سے حدیث سنی ہے یا نہیں۔ جو لوگ اس کے قائل ہیں کہ حضرت امام اعظم ہبھے کے کسی صحابی سے حدیث نہیں سنی ان کا سب سے بڑا استدلال یہ ہے کہ اگر حضرت امام اعظم نے کسی صحابی سے حدیث سنی ہوتی تو ان کے اخض الخواص تلامذہ حضرت امام ابو یوسف حضرت امام محمد اس کو ضرور روایت کرتے۔

لیکن یہ کوئی ضروری نہیں۔ امام مسلم امام بخاری کے تلیذ ہیں اور امام بخاری کے انہائی مذاہ مگر اپنی صحیح میں ان سے ایک بھی حدیث نہیں روایت کی۔ ان کے برخلاف حضرت امام ابو یوسف کے واسطے سے ایسی احادیث کی روایت بھی ثابت ہے۔ علامہ موفق نے اپنے "مناقب" میں امام ابو یوسف کے واسطے سے حدیث نقل فرمائی کہ حضرت امام حنفی نے فرمایا میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے سنا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

أَدْلُّ أَنَّ عَلَى الْخَيْرِ كَفَاعِلِهِ وَاللَّهُ يُحِبُّ إِغَاثَةَ الْهَفَّانِ

یعنی کی رہنمائی کرنے والا یعنی کرنے والے کے مثل ہے اور اللہ تعالیٰ مصیبت زده کی دیگری کو پسند فرماتا ہے۔

یہ ایک نظر ہے ورنہ "مناقب موفق" کا مطالعہ کریں ان میں امام ابو یوسف کی متعدد ایسی روایتیں ہیں جو حضرت امام اعظم نے حضرت انس ہبھے سے برادرست سنی ہیں۔

اس کے علاوہ "منڈ حصہ" میں "جامع بیان اعلم فتح المغیث للخواوی" میں متعدد ایسی

۱۔ تبیض الصحیفہ بمناقب الإمام أبي حنیفة ذکر ما روی الإمام أبي حنیفة عن الصحابة ہے ص ۲۷ مطبوعۃ: ادارۃ القرآن والعلوم الإسلامية، کراتشی، الطبعة الثانية ۱۸۴۱ھ و مسند الإمام أبي حنیفة باب العین، روایته عن علیمۃ بن مرثید، ص ۱۵۰-۱۵۱، مطبوعۃ: مکتبۃ الكوثر، الرباط، الطبعة الأولى ۱۴۱۵ھ۔ اور یعنی حدیث حضرت انس ہبھے سے کی اور واسطوں سے مردی ہے اور کتب احادیث میں ذکر ہے جیسا کہ "تبیض الصحیفہ" کے حاشیہ میں اس کی تفصیل موجود ہے۔

ایک قول کی بناء پر حضرت ابو اطفیل عامر بن واٹله ہبھے بھی کوئے ہی میں تشریف فرماتھے۔ تو ان حضرات کی زیارت کرنا یقینی ہے اس دور میں مسلمانوں کو صحابہ کرام کی زیارت اور ان سے حصول برکت کا کتنا شوق تھا یہ سب کو معلوم ہے۔ کیا کسی کو اس گمان ہو سکتا ہے کہ حضرت امام اعظم سترہ (۱۷) اٹھارہ (۱۸) یا کم از کم سات (۷) آٹھ (۸) سال کے ہو گئے اور ان کے شفیق والدین نے انہیں صحابی رسول اللہ ہبھے کی زیارت اور دعا سے محروم رکھا ہوگا۔ اور اگر بالفرض یہی مان لیا جائے کہ مؤخر الذکر کے ہی میں تھے تو ان کی زیارت کرنا بھی یقینی ہے اسلئے کہ بر بنے قول صحیح ان کا وصال سن ۱۱۰ھ میں ہوا ہے۔ اس وقت تک حضرت امام کی عمر مبارک کم از کم تیس (۳۰) سال تھی۔ پہلا جو حضرت امام اعظم نے ۹۶ھ میں اپنے والد کے ہمراہ کیا ہے (مناقب للهوفی کردری) اور حضرت امام اعظم نے پچین (۵۵) حج کئے تھے۔ سن ۱۵۰ھ میں دوسری شعبان کو وصال ہوا ہے اس حساب سے ظاہر کہ حضرت ابو اطفیل کی حیات میں انہوں نے پندرہ (۱۵) حج کئے اور اگر ان کا وصال سن ۱۰۰ھ میں مانا جائے تو ان کی حیات میں کم از کم پانچ (۵) حج کئے۔ کون ایسا بدجھت مسلمان ہوگا کہ اسے معلوم ہو کہ مکمل مقام میں صحابی رسول موجود ہیں اور ان کی زیارت کا شرف نہ حاصل کرے۔ اسی طرح برداشت صحیح ثابت ہے کہ حضرت امام نے، حضرت انس ہبھے کی بھی متعدد بار زیارت کی۔ حضرت انس کو تشریف لاتے رہتے تھے۔ حضرت علامہ ابن مجرن نے حضرت انس ہبھے اور حضرت عبداللہ بن اوفی ہبھے کی زیارت کی تصریح کی ہے "تفصیل کیلئے تبیض الصحیفہ" جس کا مطالعہ کریں۔ علاوه ازیں "تہذیب التہذیب" میں بھی حضرت مదور نے تصریح کی ہے کہ امام اعظم نے حضرت انس ہبھے کو دیکھا ہے علاوه ازیں ابن سعد نے اپنے "طبقات" میں بھی اس کی تصریح کی ہے نیز امام ذہبی، امام نووی، خطیب بغدادی، دارقطنی، ابن الجوزی، علامہ زین عراقی، علامہ سقاوی، امام یافی، امام جزری، امام ابو قیم، علامہ ابن ججر کی، علامہ ابن عبد البر سمعانی، علامہ عبد الغنی مقدسی، سبط ابن الجوزی، فضل اللہ تور پشتی، ولی عراقی، ابن الوزیر، علامہ خطیب قسطلانی وغیرہ نے بھی اس حقیقت کو تسلیم کیا ہے کہ امام اعظم نے حضرت انس کی زیارت کی ہے آئندہ احتفاف میں سے جنہوں نے یہ قول کیا ہے ان کی تعداد ان کے علاوہ ہے۔

اہتمام سے تحصیل علم میں مصروف ہو گئے۔

ابتداء حضرت امام کی توجیہ علم کلام پر تھی۔ علم کلام سے مراد آج کا موجودہ علم کلام نہیں بلکہ اس عہد میں مذہبی بنیادی اختلافات پر قرآن و حدیث سے صحیح موقف کی حمایت اور غلط نظریے کی تردید مراد ہے لیکن حضرت امام نے دیکھا کہ مسلمانوں کے عوام و خواص، حکام و قضاء و رہادار سب کو جس چیز کی ضرورت ہے وہ فقہ ہے ایک دن ایک عورت آئی اور اس نے حضرت امام اعظم سے یہ پوچھا کہ سنت کے طریقے پر طلاق دینے کی کیا صورت ہے؟ یہ خوندنہ بتا سکے اس سے کہا کہ حضرت حماد سے جا کر پوچھ لے اور وہ جو بتا کیمیں مجھے آ کر بتا دینا حضرت حماد کا گھر قریب ہی تھا تھوڑی ہی دیر میں یہ عورت واپس آئی اور حضرت حماد کے جواب کو بتایا حضرت امام اعظم فرماتے ہیں اس سے مجھے بہت غریت ہوئی اور انھا حضرت حماد کے یہاں حاضر ہوا اور ان سے فقہ حاصل کرنے لگا۔

### تحصیل حدیث

احناف کی کتب فقه و اصول فتنہ اس کی شاہدِ عدل ہیں کہ فقہ حنفی کی بنیاد، کتاب اللہ، احادیث رسول اللہ پھر اجتماع امت پر علی الترتیب ہے سب پر مقدم کتاب اللہ ہے کتاب میں کوئی حکم شرعی ملتا ہے تو وہ سب پر مقدم ہے اگرچہ وہ صراحت نہ ملے اشارہ ملے اور اتفاقاً ملے۔ جب کتاب اللہ میں کوئی حکم نہیں ملتا تو دوسرا درجہ پر احادیث ہیں جب احادیث میں بھی کوئی حکم نہیں ملتا تو امت کے اجماع کو دیکھتے ہیں۔ اگر اس خصوص میں امت کا اجماع نہیں ملتا تو اس کے بعد قیاس کی منزل آتی ہے یہ ترتیب وہی ہے جو حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مکن جاتے وقت حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے استفسار پر عرض کیا تھا جس کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے بے پسند فرمایا اس کی تفصیل یہ ہے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے فیصلہ کروں فرمایا تو پوچھا اے معاذ! فیصلہ کس بنیاد پر کرو گے انہوں نے عرض کیا اللہ کی کتاب سے فیصلہ کروں گا فرمایا اگر اس میں نہ پاؤ تو عرض کیا رسول اللہ کی سنت سے۔ فرمایا! اگر اس میں بھی تم نہ پاؤ تو،

احادیث کی نشاندہی کی ہیں جنہیں حضرت امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے برادر است سنی ہیں۔

اس لئے حضرت امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا صحابہ کی زیارت اور ان سے روایت دونوں ثابت ہے اور روایت دیوارت کا ثبوت ہر شک و شبہ سے بالاتر ہے۔

### تعلیم

حضرت امام اعظم کے بچپن کا زمانہ فتنوں سے بھرا تھا۔ شہنشاہ عبدالملک بن مروان کی طرف سے مشہور زمانہ شترگر جاجن بن یوسف عراق کا گورنر ہوا۔ چونکہ پیشوایان مذہب آسمہ وقت جاجن کی چیزوں سے خوش نہیں تھے اس لئے یہی لوگ اس کے مظالم کے زیادہ نشانہ تھے۔ فقہاء، محدثین اگرچہ علم فقہ و علم حدیث کی تعلیم و تدریس میں مصروف تھے مگر پورا عراق جاجن کے مظالم سے بے اطمینانی کی حالت میں تھا حضرت امام اعظم اپنے ابتدائی دور میں آبائی پیشہ تجارت میں مصروف رہے اور کپڑے کا ایک کارخانہ قائم کر لیا تھا۔ مسلمانوں کی خوش بخشی کرنے ۹۵ھ میں جاجن اور ۹۶ھ میں ولید بن عبدالملک مر گیا۔ اور اس کی جگہ سلیمان بن عبد الملک تخت نشین ہوا سعادت ازی نے اس کی رہنمائی کی کہ اس نے، حضرت عمر بن عبد العزیز کو اپنا مشیر خاص بنایا اور مررتے وقت اپنے بعد حضرت عمر بن عبد العزیز کو ولی عہد کر گیا۔ یہ ۹۹ھ میں مر گیا اور حضرت عمر بن عبد العزیز نے اپنے انہی مسند خلافت کو زینت بخشی تو انہوں نے جہاں ملک کو سیاسی انتظامی بدعنوانیوں کا ازالہ کیا وہیں احادیث نبویہ و قضایا صحابہ کی تلاش، صحیح اور جمع و تدوین اور نشر و اشاعت پر خصوصی توجہ دی۔ جس کی قدر تفصیل گزر چکی ہے۔

اسی دور میں حضرت امام اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دل میں تحصیل علم کا شوق پیدا ہوا۔ اور اس پر حرک یہ واقعہ بھی ہوا۔ حضرت امام ایک دن بازار جا رہے تھے۔ راستے میں حضرت شعیؑ کا گھر پڑتا تھا حضرت امام جب ان کے مکان سے گزرے تو امام شعیؑ نے ان کو بلا یا اور پوچھا کس سے پڑھتے ہو انہوں نے جواب دیا اسی سے نہیں۔ امام شعیؑ نے فرمایا تم میں استعداد کے جو ہر نظر آرہے ہیں علماء کے پاس بیٹھا کرو اس نیجت نے ان کے دل میں گھر کر لیا پھر پوری توجہ اور

نتیجے میں وہ حضرات باغ باغ ہو گئے اور سب نے ان کے ہاتھوں اور گھٹنوں کو بوسے دیئے اور فرمایا:

أَنْتَ سِيدُ الْعُلَمَاءِ فَاعْفُ عَنَا فِيمَا مَضِيَّ مِنَ وَقِيَّعَتِنَا فِيكَ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَقَالَ  
غَفِرَ اللَّهُ تَعَالَى لَنَا وَلَكُمْ أَحْمَانِ

آپ علماء کے سردار ہیں اب تک ہم نے غلط فہمی میں آپ کو جو کچھ کہا ہے اسے معاف کر دیں امام نے فرمایا اللہ مجھے اور آپ سب لوگوں کو معاف فرمائے۔

چونکہ احادیث فقر کی بھی بنیاد ہیں اور کتاب اللہ کے معانی و مطالب کی بھی اساس ہیں اس لئے حضرت امام اعظم نے حدیث کی تحصیل میں انھیں کوشش کی۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ حدیث کا درس شباب پر تھا۔ تمام بلاد اسلامیہ میں اس کا درس زور و شور کے ساتھ جاری تھا اور کوفہ تو اس خصوصی میں متاز تھا کوئے کا اس وصف خصوصی میں امتیاز امام بخاری کے عبد تک باقی رہا۔ اسی لئے موصوف کوفہ اتنی بارگئے کہ خود فرمایا شمار نہیں کر سکتا۔

امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بعض و عناد کی بناء پر کوفے سے شدید نفرت رکھنے والے ایک مجتهد صاحب نے کوفے کے ان مشاہیر کی تعداد تیرہ (۱۳) بتائی ہے جن سے امام بخاری کو شرف تلمذ حاصل ہے جبکہ مدینہ طیبہ کے ایسے مشائخ کی تعداد صرف چھ (۲) اور کم معمظہ کے صرف پانچ (۵) اور بغداد کے صرف چار (۴) بتائے ہیں۔ (سیرت بخاری، ص ۲۵-۲۶)

اس سے ظاہر ہے کہ اتنی (۸۰) سال کے بعد جب کوفے کا یہ حال تھا تو اسی (۸۰)

سال پہلے عہدتا بیعنی میں کوفے کی گلیوں میں علم حدیث کا دریا کتنا موجود رہا ہوگا۔ ظاہر ہے کہ جو شہر ایک ہزار پانچ سو (۱۵۰۰) صحابہ کرام کے قدم میں نہ زور سے فیض یا بہوجدا ہو گئی ان سو سال پہلے ایک ہزار پانچ سو (۱۵۰۰) بدری اور تین سو (۳۰۰) اصحاب بیعت رضوان تھے پھر جب باب الحلم حضرت علی، حضرت سعد بن وقار، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت مغیرہ بن شعبہ، حضرت ابو موسیٰ اشعری، حضرت عبد اللہ بن عباس رضوان اللہ تعالیٰ علیہم السلام جمعیں نے اپنے وجود باوجود سے خیر و برکت کا سرچشمہ بنادیا ہو وہ یقیناً اسی لائق ہے کہ امیر المؤمنین فی الحدیث

عرض کیا! اجتہد برائی پورا غور خوض کر کے اپنی رائے سے فیصلہ کروں گا یہ جواب سن کر حضور اقدس ﷺ نے جوش سرست میں ان کے سینے پر دست مبارک ملا اور فرمایا:

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَقَّعَ رَسُولُ اللَّهِ لِمَا يَرِضُّ يَهْ رَسُولُ اللَّهِ  
(مکملۃ الرواہ، الترمذی وابوداؤ وابوالداری تہصیل ۳۲۲)

اللہ کا شکر ہے کہ اس نے رسول اللہ کی فرستادہ کو اس بات کی توفیق دی جو رسول کو پسند ہے۔

اس پر احناف کے لاکھوں لاکھ مسائل کا ایک ایک جزوئیہ شاہد ہے۔ احناف کو اس بارے میں اتنا اہتمام ہے کہ کتاب اللہ کے عام میں قیاس تو قیاس محبر واحد سے بھی تخصیص نہیں کرتے۔ کتاب اللہ کے مطلق کو قیاس تو بہت بعید ہے خبراً واحد سے بھی مقید نہیں کرتے۔ اس پر ذیل کا واقعہ شاہد ہے۔ ”میزان الشریعة الکبریٰ“ میں امام عبد الوہاب الشعراوی فرماتے ہیں ابو مطیع نے کہا: میں کوئے کی جامع مسجد میں امام ابوحنیفہ کے ساتھ تھا کہ حضرت امام جعفر صادق، سفیان ثوری، مقائل بن حبان، حجاج بن مسلم وغیرہ بہت سے فقاہاءے ان حضرات نے، حضرت امام ابو حنیفہ سے کہا: ہمیں یہ خبر طلبی ہے کہ آپ دین میں قیاس بہت کرتے ہیں اس سے ہمیں اندیشہ ہے۔ اس پر حضرت امام نے ان لوگوں کے سامنے اپنے مسائل پیش کئے اور صحیح سے زوال کے پہلے تک ان لوگوں سے مناظرہ ہوتا رہا۔ امام نے کہا! میں کتاب اللہ پر عمل سب پر مقدم رکھتا ہوں، پھر سنت پر، پھر صحابہ کے متفقہ فیصلے پر پھر ان کے مختلف فیصلوں میں حقوقی ہو اس پر، اس کے بعد قیاس کرتا ہوں۔ حضرت امام اعظم نے جو اصول بتائے اسی پر اپنے تمام مسائل ثابت کر دیئے جس کے

۱۔ مشکاة المصابیح، کتاب الامارة، باب العمل فی القضاء والخروف منه، الفصل الثاني، حدیث رقم ۲۳۰۵-۳۷۳۷ (۷) وأیضاً رواہ احمد فی المسند،

۲۔ سنن الترمذی، کتاب الأحكام، باب: ما جاء في القاضي كيف يقضى، حدیث رقم ۱۳۲۷

۳۔ سنن أبي داؤد، کتاب الأقضیة، باب اجتہاد الرأی فی القضاء، حدیث رقم ۳۵۹۲

۴۔ سنن الدارمی، باب من هاب الفتیا وكره التنطع والتبدع، حدیث رقم ۱۷۰

### رفت رکھنے والے تھے۔ (تذكرة الحفاظ)

حضرت امام اعظم نے ان دونوں مراکز سے ہزاروں ہزار احادیث حاصل کیں مگر امام اعظم ہونے کے لئے ابھی اور بہت کچھ ضرورت باقی تھی یہ کی حرمن طبیعی سے پوری فرمائی۔ گزر چکا کہ پہلا سفر حضرت امام نے سن ۹۶ھ میں کیا تھا اور عمر میں پچپن (۵۵) حج کے سن ۱۵۰ھ میں وصال ہوا تو اس سے ثابت ہوا کہ سن ۹۶ھ کے بعد کسی سال حج ناجائز ہوا۔ اس لئے حرمن طبیعی کی حاضری کم از کم پچپن (۵۵) بار سن ۹۶ھ کے بعد سے مسلسل بلا ناغہ ہوئی۔ اس عہد میں حضرت عطاء بن رباح کمہ معظّر میں سرتاج محدثین تھے۔ یہ تابی یہی ہیں دوسروں (۲۰۰) صحابہ کرام کی صحبت کا ان کو شرف حاصل ہے۔ خصوصاً حضرت ابن عباس، ابن عمر، اسامة، جابر، زین بن ارقم، عبد اللہ بن سائب، عقیل بن رافع، ابو الدرداء، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین سے بھی احادیث سنی ہیں یہ محدث ہونے کے ساتھ ہی ساتھ بہت عظیم مجہد بھی تھے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے تھے کہ عطا کے ہوتے ہوئے لوگ میرے پاس کیوں آتے ہیں ایام حج میں حکومت کی طرف سے اعلانِ عام ہو جاتا تھا کہ عطاء کے علاوہ اور کوئی فتویٰ نہ دے۔ اس طین محدثین، امام اوزاعی، امام زہری، امام عمرو بن دینار انہیں کے تلمذ خاص تھے (رضی اللہ عنہم)۔

حضرت امام اعظم جب ان کی خدمت میں تلمذ کے لئے حاضر ہوئے تو حضرت عطاء نے ان کا عقیدہ پوچھا امام اعظم نے کہا: میں اسلام کو برائیں کہتا، کہہ گا کو کافر نہیں کہتا، ایمان بالقدر رکھتا ہوں، اس کے بعد حضرت عطاء نے داخلِ حلقة درس کیا۔ دن بدن حضرت امام کی ذکاوت و فلانٹ روشن ہوتی گئی۔ جس سے حضرت عطاء ان کو قریب سے قریب تر کرتے رہے یہاں تک عطاء دوسروں کو ہٹا کر امام اعظم کو اپنے پہلو میں بٹھاتے۔ حضرت امام جب مکہ حاضر ہوتے تو اکثر حضرت عطاء کی خدمت میں حاضر رہتے۔ ان کا وصال سن ۱۱۵ھ میں ہوا تو ثابت ہوا کہ تقریباً یہیں سال ان سے استفادہ کرتے رہے۔

کمہ معظّر میں حضرت امام نے ایک اور وقت کے امام حضرت عکرمہ سے اخذ علوم فرمایا۔ عکرمہ سے کوئی واقف نہیں، یہ حضرت علی ابو ہریرہ، ابن عمر، عقبہ بن عمرو، صفوان، جابر، ابو

ہونے کے لئے امام بخاری بھی اسی شہر کے تمام بلااد اسلامیہ سے زیادہ تھا جر رہے۔ حضرت امام نے حدیث کی تحریکیں کی ابتداء تین سے کی۔ کوئے میں کوئی ایسا حدیث نہ تھا جس سے آپ نے حدیث اخذ نہ کی ہو۔ ابوالحسن شافعی ہیں مگر ان کو بھی یہ اعتراف کرنا پڑا کرتا نہ (۹۳) وہ مشايخ ہیں جو کوفہ کے ساکن تھے یا کوئے میں تشریف لائے جن سے امام اعظم نے حدیث اخذ کی۔ اور یہ تو کوئی بھی ”تہذیب الانباء“، ”تذكرة الحفاظ“، ”غیرہ کا مطالعہ کر کے معلوم کر سکتا ہے کہ امام صاحب نے کوئے کے ایسے انتیں (۲۹) محدثین سے حدیث حاصل کی جن میں اکثر تابعی تھے جن میں چند مشاہیر کے نام ہم اور ذکر کر آئے ہیں۔ یہ مسلم الشبوت آئندہ محدثین ہیں کہ سفیان ثوری امام احمد بن حنبل وغیرہ کے سلسلہ اساتذہ میں ان میں کے اکثر بزرگ ہیں حضرت امام اعظم کے مشايخ حدیث میں، امام شعبہ بھی ہیں انہیں وہ ہزار محدثیں یاد ہیں۔ سفیان ثوری نے انہیں امیر المؤمنین فی الحدیث کہا۔ ہے امام شافعی نے فرمایا کہ اگر شعبہ نہ ہوتے تو عراق میں حدیث اتنی عام نہ ہوتی۔ سن ۱۲۰ھ میں وصال ہوا جب سفیان ثوری کو ان کی وفات کی خبر پہنچی تو انہوں نے کہا کہ آج علم حدیث مر گیا۔ امام شعبہ کو حضرت امام اعظم سے قبلی لگا دھن، غائبانہ ان کی ذہانت و دکھڑی کی تعریف کرتے رہتے ایک بار ذکر کرایا تو شعبہ نے کہا جس طرح مجھے یقین ہے کہ آقاب روشن ہے اسی یقین کے ساتھ کہتا ہوں کلم اور ابوحنفہ ہم نہیں ہیں تیکیں میں معین استاذ امام بخاری سے کسی نے امام اعظم کے بارے میں پوچھا کہ ان کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ فرمایا: اس قدر کافی ہے کہ شعبہ نے انہیں حدیث روایت کرنے کی اجازت دی شعبہ آخوندہ تھے۔ (عون الدجمان، باب دہم)

کوئے کے علاوہ حضرت امام اعظم نے بصرے کے تمام محدثین سے حدیث حاصل کیں۔ اس وقت بصرہ بھی علم و فضل خصوصاً علم حدیث کی بہت اہم درگاہ تھا۔ یہ شہر بھی حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بسا یا تھا اور یہ شہر خصوصیت سے حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی وجہ سے مرکز حدیث بن گیا تھا عالمِ اذہبی جیسے بصرے دوسرے تیرے دوسرے میں جن عظیم شخصیتوں کو محمدث کا خطاب دیا ہے وہ بصرے یا کوئے ہی کے رہنے والے یا بہاں اکثر آمد

”قال نعمان بن ثابت“ ان اور اراق کو دیر تک بغور پڑھتے رہے، پھر ان سے پوچھا یہ ”نعمان“ کون ہیں انہوں نے کہا: عراق کے ایک صاحب ہیں جن کی محبت میں، میں رہا ہوں، فرمایا: یہ عظیم شخص ہے۔ عبداللہ بن مبارک نے کہا: یہ وہی ابو حنیفہ ہیں جن کو آپ نے مبتدع کہا ہے۔ اب امام اوزاعی کو اپنی غلطی کا احساس ہوا جو جگ کے لئے گئے تو مکہ میں امام اعظم سے ملاقات ہوئی اور انہیں سائل کا ذکر آیا امام اعظم نے ان سائل کی توضیح ایسی عمدہ کی کہ امام اوزاعی شش درہ گئے۔ عبداللہ بن مبارک بھی موجود تھے، امام اعظم کے جانے کے بعد ان سے کہا: ان کے فضل و کمال نے ان کو محسوس بنا دیا ہے مجھے یقین ہو گیا میری بدگمانی غلطی اس کا مجھے بے حد فسوس ہے۔

حضرت امام کے اساتذہ میں حضرت امام باقر رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی ہیں ایک بار مدینہ طیبہ کی حاضری میں جب حضرت امام باقر کی خدمت میں حاضر ہوئے تو ان کے ایک ساتھی نے تعارف کرایا کہ یہ ابو حنیفہ ہیں امام باقر نے امام اعظم سے کہا: وہ تمہیں ہو جو قیاس سے میرے جد کریم کی احادیث رذ کرتے ہو، امام اعظم نے عرض کیا: معاذ اللہ! حدیث کو کون رذ کر سکتا ہے۔ حضور اجازت دیں تو کچھ عرض کروں۔ اجازت کے بعد امام اعظم نے عرض کیا: حضور! مرد ضعیف ہے یا عورت؟ ارشاد فرمایا: عورت،..... عرض کیا: وراشت میں مرد کا حصہ زیادہ ہے یا عورت کا؟ فرمایا: مرد کا،..... عرض کیا: میں قیاس سے حکم کرتا تو عورت کو مرد کا دونا حصہ دینے کا حکم کرتا،..... پھر عرض کیا: نماز افضل ہے کہ روزہ؟ ارشاد فرمایا: نماز،..... عرض کیا: قیاس یہ چاہتا ہے کہ جب نماز روزہ سے افضل ہے تو حائضہ پر نماز کی قضاۓ بد رجاء اولیٰ ہوئی چاہئے اگر احادیث کے خلاف قیاس سے حکم کرتا تو یہ حکم دیتا کہ حائضہ نماز کی قضاۓ ضرور کرے۔ اس پر امام باقر انہوں ہوئے کہ انھوں کر ان کی پیشانی چوم لی، حضرت امام اعظم نے ایک مدت تک حضرت امام باقر کی خدمت میں حاضر رہ کر فتحہ حدیث کی تعلیم حاصل کی۔

اسی طرح ان کے خلف الرشید حضرت امام جعفر صادق سے بھی اکتساب فیض فرمایا ہے۔

حضرت امام اعظم کے اساتذہ ان کا اتنا ادب کرتے تھے کہ دیکھنے والے انگشت

قادرہ، ابن عباس رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے تلمذ ہیں تقریباً ستر (۴۰) مشاہیر آئندہ تابعین تفسیر و حدیث میں ان کے تلمذ ہیں۔

مکہ معظمه عام دنوں میں مرکب علم و فن تھا، ہی حج کے ایام میں پوری دنیا کے اسلام کے آئندہ حدیث تفسیر و فتحہ میں طبیین میں اکٹھے ہو جاتے اس لئے حج کے ایام میں ان سب سے اخذ فیض کا بہت اچھا موقع ہوتا۔ اور حضرت امام اس سے بھر پورا کردہ اٹھاتے۔ مکہ معظمه ہی میں امام شام حضرت اوزاعی سے ملاقات ہوئی۔ اور ان کا حضرت امام سے مشہور مناظرہ ہوا جس سے امام اوزاعی کی حضرت امام سے مکمل صفائی ہو گئی اور مکہ معظمه ہی میں دوسرے امام شام حضرت مکحول سے بھی ملاقات ہوئی۔

مدینہ طیبہ میں جب حضرت امام حاضر ہوئے تو فتحہاء سبعہ میں سے دو بزرگ باحیات تھے ایک سلیمان جن کا دوسرا نمبر تھا، حضرت امام المؤمنین میمونہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے غلام تھے۔ دوسرے حضرت سالم یہ حضرت فاروق اعظم کے پوتے حضرت عبداللہ بن عاصی کے صاحبزادے تھے۔ حضرت امام اعظم نے خصوصیت سے ان دونوں اماموں سے احادیث اخذ کیں ان کے علاوہ اور دوسرے حضرات سے بھی فیض پایا۔

کہنے کو تو حضرت امام اعظم کے طلب علم کا میدان صرف کوفہ سے بصرہ اور حرمین طبیین تک محدود رہے مگر اسکی وسعت اتنی ہے کہ چار ہزار (۳۰۰) شیوخ سے احادیث اخذ کیں۔

## امام اوزاعی اور امام باقر کے واقعات

امام اوزاعی ابتداء حضرت امام اعظم سے بہت بدظن تھے، حضرت عبداللہ بن مبارک جب بیروت، امام اوزاعی کی خدمت میں علم حدیث کی تحصیل کے لئے پہنچے تو انہوں نے ان سے پوچھا کہ کوفہ میں ابو حنیفہ کون ہیں؟ جو دین میں نقی فی باطن پیدا کرتے رہتے ہیں۔ عبداللہ بن مبارک نے کوئی جواب نہیں دیا، واپس چلے آئے۔ دو تین دن کے بعد گئے تو ساتھ میں کچھ لکھے ہوئے اور اراق لیتے گئے امام اوزاعی نے ان کے ہاتھ سے وہ اوراق لے لئے، سروق لکھا تھا

ہوتی ہے یہ ایک طفیل ہے مگر اس میں بھی امام اعظم نے ایک فقہی کلیہ بیان فرمادیا۔

حضرت امام اعظم نے زیادہ تر احادیث اجلدہ تابعین سے لی ہیں تابعین میں انہیں سے حدیث لی جو مدت صحابی کی محبت میں رہے۔ تقویٰ علم و فضل، زہد و درع میں جو غالی درجے پر فائز تھے اگر محدودے چند ایسے نہیں تو وہ شاذ و نادر ہیں حضرت امام کے وقار کو اپنے اساتذہ کے دلوں میں اگلی قوت اجتہاد نے بہت زیادہ بڑھا دیا تھا یہ بھی اپنی تحقیق پیش کرنے سے چوکتے نہیں تھے۔

ایک دفعہ حضرت حماد کے ساتھ امام اعمش کو رخصت کرنے کیلئے نکلے مغرب کا وقت ہو گیا پانی ساتھ نہ تھا تلاش کیا مگر نہیں ملا۔ حماد نے فتویٰ دیا کہ تم کریما جائے امام اعظم نے کہا اخیر وقت تک پانی کا انتظار کرنا چاہئے کچھ آگے بڑھے تو پانی مل گیا سب نے وضو کر کے نماز پڑھی۔ امام شعیؑ اس کے قائل تھے کہ معصیت میں کفار نہیں۔ ایک دفعہ یہ اور امام اعظم کہیں کششی پر جا رہے تھے بھی مسئلہ چھڑ گیا امام اعظم نے فرمایا کہ گناہ میں بھی کفار ہے ظہار کے بارے میں ارشاد ہے:

**﴿وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكِرًا مِّنَ الْقَوْلِ وَزُورًا﴾** الآية (المجادلة: ۲۱۵۸)

یقیناً یہ لوگ بُری اور جھوٹی بات کہتے ہیں۔

اس سے ثابت ہوا کہ ظہار گناہ ہے اور اس پر کفارہ ہے امام شعیؑ نے جنم جلا کر کہا:  
﴿أَقِيسَ أَنْتَ كَيْا تَمْ بَهْتَ قِيَاسَ كَرْنَےِ وَالْيَهْ (عَقْوَدِ الْجَمَانِ، بَابُ ثَامِنٍ) عطاءِ بَنِ رِبَاحِ سَعْيَ كَسَيْنَےِ اِنْ آيَتَ كَمْ مُعْنَى بِوْحَشَهِ﴾

**﴿وَاتَّبَعَهَا أَهْلَهُ مِنْهُمْ مَعَهُمْ﴾** الآية (الأنبياء: ۸۴۱۲۱)

اور ہم نے ایوب کو اس کے گھروالے بھی دیئے اور اس کے ساتھ اتنا ہی اور۔

حضرت عطاء نے فرمایا کہ اللہ عز و جل نے حضرت ایوب کی جو رو اولاد جو مر چکی تھی وہ زندہ کر دی اور ان کے ساتھ اتنی ہی اور پیدا کر دی۔ حضرت امام اعظم نے کہا: جب کوئی شخص کسی کی صلب سے نہ ہوتا وہ اس کی اولاد کیسے ہو گا۔

بدنداں ہو جاتے تھے۔ محمد بن فضل کا بیان ہے کہ حضرت امام ایک بار خصیب کے پاس ایک حدیث سننے کے لئے حاضر ہوئے خصیب نے دیکھا تو تعظیماً کھڑبے ہو گئے اور اپنے برا بر تھا یا۔ امام صاحب نے پوچھا کہ شتر مرغ کے اندے کے بارے میں کیا حدیث ہے؟ خصیب نے کہا:  
**أَخْبَرَنِي أَبُو عَيْبَدَةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، فِي بَيْضَةِ النَّعَامِ يُصَبِّيْهَا الْمُحْرِمُ أَنْ فَيَوْ**  
**قِيمَتَهَا۔**

کلمہ معظلمہ کے مشہور امام محدث عارف بالله حضرت عمرو بن دینار بھی تھے۔ عمر میں حضرت امام سے تیرہ (۱۳) سال چھوتے تھے مگر ان سے بھی استفادے میں حضرت امام کو عارف تھا ان سے بھی حدیث حاصل کی۔ امام اعظم جب ان کی مجلس میں بیٹھتے تو نہایت مودب بیٹھتے اور ادھر حضرت عمرو بن دینار کا حال یہ تھا کہ اگر امام اعظم ہوتے تو کسی اور کسی طرف مخاطب نہ ہوتے۔ ابتداء میں لوگ امام اعظم کی طرف متوجہ ہوئے مگر وہ بدن لوگوں کا رجوع برہتا گیا کچھ ہی دنوں میں یہ حال ہو گیا جب حج کے لئے جاتے تو اطراف و اکناف میں دھوم بخ جاتی کہ ”فقیہ عراق“ عرب جا رہے ہیں جس شہر میں جس سبقتی پر گزر رہتا ہزاروں ہزار کا مجمع اکٹھا ہو جاتا۔ ایک بار کہ معظلمہ حاضر ہوئے تو فقہاء، محدثین دنوں کی اتنی بھیڑ بجھ ہو گئی کہ کہیں تل رکھنے کی جگہ رہی، شوق کا یہ عالم کہ لوگ ایک ایک گرے پڑتے تھے، پریشان ہو کر امام اعظم نے کہا: کوئی ہمارے میزبان سے جا کر کہہ دیتا کہ وہ ان لوگوں کا انتظام کر دیتے تو اچھا تھا، ابو عاصم نبیل موجود تھے انہوں نے کہا میں جا کر کہہ دیتا ہوں۔ یہ چند مسئلے رہ گئے میں ان کے جوابات ارشاد فرمادیں۔ امام اعظم نے ان کو اور زد دیک بلا کر پوری توجہ سے سوالات سنے، جوابات دیئے، ابو عاصم سے فارغ ہو کر دوسرے کی طرف متوجہ ہوئے ان کے سوالات کے جوابات دینے لگے کچھ دری کے بعد خیال آیا کہ کسی شخص نے میزبان سے کہنے کا وعدہ کیا تھا۔ دریافت فرمایا وہ شخص کہاں گئے؟ ابو عاصم وہیں موجود تھے، عرض کیا: میں نے وعدہ کیا تھا، فرمایا: تم گئے نہیں، ابو عاصم نے منھ لے گئے شوخ طالب علم کی طرح کہا: میں نے یہ کہا تھا کہ ابھی جاؤں گا، امام نے فرمایا: عرف عام میں اس قسم کے احتمالات کی گنجائش نہیں ان الفاظ سے ہمیشہ وہی معنی مراد لئے جائیں گے جو عوام کی غرض

علام ابن حجر کی یقینی شافعی نے لکھا کہ حضرت سفیان ثوری نے فرمایا: امام ابوحنیفہ

حدیث و فقہ و فوتوں میں ثقا و صدقہ ہیں۔ (الخبرات الحسان، ص ۱۲)

حافظ ابن حجر کی نے کہا کہ علی بن مدینی نے کہا کہ امام ابوحنیفہ سے، ثوری، ابن مبارک، حماد بن زید، هشام، دکیع، عباد بن العوام اور جعفر بن عون نے روایت کی تیز فرمایا کہ امام ابوحنیفہ ثقة ہیں ان میں کوئی عیوب نہیں۔

حضرت میحی بن معین نے فرمایا کہ ہمارے لوگ، امام ابوحنیفہ اور اُنکے اصحاب کے بارے میں تغیریط میں گرفتار ہیں۔ کسی نے پوچھا کہ امام ابوحنیفہ کی طرف حدیث یا مسائل بیان کرنے میں کسی قسم کی ساخت یا کذب یا جھوٹ کی نسبت صحیح ہے، فرمایا: ہرگز نہیں (الخبرات الحسان، فصل ۱۳۸) اسرائیل بن یوسف نے کہا: امام ابوحنیفہ بہت اچھے شخص تھے، حدیث کو کا حقہ یاد رکھتے ان کے برادر کوئی نہیں ہوا۔ (الخبرات الحسان، فصل ۱۴۸)

امام میحی بن معین سے کسی نے دریافت کیا امام ابوحنیفہ کیسے ہیں؟ فرمایا: ثقہ ہیں، میں نے نہیں سن لی کہ کسی نے ان کو ضعیف کہا ہو۔ (بنایہ شرح هدایہ، ج ۱، جزء اول، ص ۷۹)

شعبہ بن الجراح امام اعظم کو لکھا کرتے، ہمارے لئے احادیث کی روایت کریں اور فرماتے تھے کہ امام ابوحنیفہ ثقا و رضی لوگوں میں سے تھے کہیں ان پر جھوٹ کی تہمت نہیں لگی وہ اللہ کے دین میں مامون و معتمد تھے صحیح احادیث بیان فرماتے۔

بیزید بن ہارون نے کہا: میں لوگوں سے ملا پس کسی کو امام صاحب سے بڑھ کر عاقل و فاضل و پرہیز گارنہ پایا۔ (تیپض الصحیفہ، ص ۲۱)

یہ امام بخاری کے استاذ ہیں، یہ اعظمُ النّاس کہیں اور امام بخاری بعْضُ النّاس۔ ابو محمد بن عیاش نے کہا، ابوحنیفہ اپنے زمانے کے لوگوں میں افضل تھے۔ خارج بن مصعب نے کہا، میں ایک ہزار علماء سے ملا ہوں، مگر علم و عقل میں ابوحنیفہ جیسا کسی کو نہیں پایا۔ امیر المؤمنین فی الحدیث امام بخاری کے استاذ الاستاذ حضرت عبد اللہ بن مبارک کے سامنے کسی نے امام اعظم کی برائی کی، تو فرمایا، تم علماء میں ایک ان کا مثل دکھاؤ، ورنہ ہمارا پیچھا چھوڑ دو، میں عذاب میں مت

## عظیم محدث ہونے کے شواہد

حضرت امام اعظم عظیم محدث ہونے کے سب سے بڑی، سب سے روشن، سب سے قوی، ولیل فقہ حنفی ہے فقہ حنفی کے کلیات، حزینیات کو اٹھا کر دیکھو، اور دوسری طرف احادیث کی کتابیں اٹھا کر دیکھو، جن جن ابواب جن جن مسائل میں صحیح، غیر موثوق، غیر منسوب، کتاب اللہ کے غیر معارض احادیث ہیں فقہ حنفی ان سب کے مطابق ہے اس کی تقدیق کے لئے امام طحاوی کی "معانی الاتمار"، علامہ عینی کی بخاری کی شرح "عمدة القارئ"، اہنہ بہام کی "فتح القدیر" کا مطالعہ کرے اور کچھ خلجان رہ جائے تو اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قدس سرہ کے مجموعہ فتاویٰ، "فتاویٰ رضویہ" کا مطالعہ کرے، میں نے جو کچھ کہا ہے اس کے حرف حرف کی تقدیق ہو جائے گی۔ اگر معاندین کی یہ بات مان لی جائے کہ حضرت امام اعظم حدیث نہیں جانتے تھے تو ان کا نہ ہب احادیث کے مطابق کیسے ہے؟

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے "شرح سفر السعادت" میں تحریر فرمایا ہے کہ حضرت امام اعظم کے پاس بہت سے صندوق تھے جن میں ان احادیث کے صاحف تھے جنہیں حضرت امام ابوحنیفہ نے سن تھیں آپ نے تین سو (۳۰۰) تا بیعنی سے علم حاصل کیا آپ کے حدیث کے شیوخ کی تعداد چار ہزار (۴۰۰) تھی۔ امام ذہبی اور علامہ ابن حجر نے بھی یہی تعداد بتائی ہے۔ "مسند خوارزمی" میں سیف الانہ سے بھی بھی تعداد منقول ہے۔

امام بخاری و مسلم وغیرہ ماحد شین کے استاذ حضرت میحی بن معین نے فرمایا: امام حدیث ابوحنیفہ شفیع تھے۔ (تہذیب التہذیب، ج ۲، ص ۵)

انہیں کا قول ہے کہ امام ابوحنیفہ میں جرج و تعلیل کی رو سے کوئی عیوب نہیں، وہ کبھی کسی برائی سے نہیں نہ ہوئے۔ (تذكرة الحفاظ، ج ۱، ص ۱۵۲)

امام ابوداود صاحب سنن نے فرمایا: امام ابوحنیفہ امام شریعت تھے۔

(تذكرة الحفاظ، ج ۱، ص ۱۵۲)

گیارہ (۱۱) غلایثات نصیب ہوئیں۔ (تیپض الصحیفہ، ص ۱۸)  
امام مالک نے امام شافعی سے متعدد محدثین کا حال پوچھا، اخیر میں امام ابوحنیفہ کو دریافت کیا تو فرمایا: سبحان اللہ اود عجیب است کے مالک تھے میں نے ان کا مشن نہیں دیکھا۔  
(الخیرات الحسان)

سعید بن عروہ نے کئی مسائل پر امام اعظم سے گفتگو کی۔ بالآخر یہ کہا، ہم نے جو مفترق طور پر مختلف مقامات سے حاصل کیا تھا وہ سب آپ میں مجتمع ہیں۔ امام ذہبی نے اس کا مطلب یہ بتایا کہ انہوں نے جو مختلف دیار و امصار کے کثیر التعداد محدثین سے احادیث حاصل کیں وہ سب امام اعظم کے پاس اکٹھی ہیں۔ (مناقب کردری)

خلف بن ایوب نے کہا: ابوحنیفہ نادر الوجود شخص ہیں اللہ عزوجل کی طرف سے علم حضور اقدس ﷺ کے پاس آیا پھر صحابہ میں تقسیم ہوا پھر تابعین میں پھر ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب میں۔ (کردری و تیپض الصحیفہ، ص ۲۲)

اسرائیل بن یوس نے کہا: اس زمانے میں لوگ جن جن پیروں کے محتاج ہیں امام ابو حنیفہ ان سب سے زیادہ جانتے ہیں (ایضا) حفص بن غیاث نے کہا: امام ابوحنیفہ جیسا ان احادیث کا عالم بنت نے کسی کو نہیں دیکھا جو حکام میں مفید اور صحیح ہوں۔ (مناقب للملوف و کردری)

ابوعاقیل نے بیان کیا: میں نے اپنے شیوخ سے سنی ہوئی بہت سی حدیثیں امام اعظم ابوحنیفہ پر پیش کیں تو انہوں نے ہر ایک کا ضروری حال بیان کیا، اب مجھے افسوس ہے کہ کل حدیثیں ان کو کیوں نہیں سنا دیں۔ (مناقب للملوف و کردری)

یہ وہ اجلد آئندہ محدثین ہیں جن کو درمیان سے نکال دیں یا ان کو دروغ گو کہہ دیں تو پھر صحاج ست ہی ختم ہو جائے انہوں نے حضرت امام اعظم کے بارے میں کیا کیا کہا وہ سن چکے انصاف و دیانت کا تقاضا ہے کہ جب آپ ان سب کو ثقہ معتقد تھے انہوں نے ہی نہیں حدیث میں امام مانتے ہیں تو جس طرح روایت احادیث میں صدقہ تسلیم کر چکے ان کو ان کے ان اقوال میں بھی

ڈالوں کی مجلس میں بڑوں کو چھوٹا دیکھتا، میں ان کی مجلس میں اپنے آپ کو جتنا کم رتبہ دیکھتا کسی کی مجلس میں نہ دیکھتا۔ اگر اس کا اندیشہ ہوتا کہ لوگ یہ کہیں کہ میں افراط سے کام لے رہا ہوں تو میں ابوحنیفہ پر کسی کو مقدم نہیں کرتا، نیز فرمایا، امام اعظم کی نسبت تم لوگ کیسے کہہ سکتے ہو کہ وہ حدیث نہیں جانتے تھے، اور فرمایا، ابوحنیفہ کی رائے مت کو حدیث کی تفسیر کرو، اگر ابوحنیفہ تابعین میں سے نہ ہوتے تو تابعین بھی ان کے محتاج ہوتے (موقع کرداری)۔ نیز فرمایا، خدا کی قسم! ابوحنیفہ علم حاصل کرنے میں بہت سخت تھے وہی کہتے تھے جو حضور اقدس ﷺ سے ثابت ہے احادیث ناسخ و منسوخ کے بہت ماہر تھے معتبر اور دوسری قسم کی احادیث کو تلاش کر لیا کرتے تھے حضرت عبد اللہ بن مبارک کا یہ قول مشہور ہے:

لولا أن الله تعالى أغاثنى بأبي حنيفة وسفيان كثُر الناس

(تهذیب التهذیب، جزء عاشر، ص ۴۵)

اگر اللہ تعالیٰ نے امام اعظم اور سفیان کے ذریعہ میری دشمنی نہ کی ہوتی تو میں عام آدمیوں میں سے ہوتا۔

یہ عبد اللہ بن مبارک وہ مسلم الثبوت امام ہیں کہ امام بخاری نے ”جزء رفع یہ دین“ میں فرمایا، اپنے زمانے میں سب سے بڑے عالم تھے اگر لوگ دوسرے کم علم لوگوں کی اتباع کے بجائے ان کی اتباع کریں تو بہتر ہوتا۔

سفیان بن عینی نے کہا، عبد اللہ بن مبارک اپنے زمانے کے اور شعیی اپنے زمانے کے اور ان کے بعد ابوحنیفہ اپنے زمانے کے سب سے بڑے عالم ہیں، میری نظروں نے ان کا مشن نہیں دیکھا۔ مکی بن ابراہیم استاذ امام بخاری نے کہا، امام ابوحنیفہ اپنے زمانے کے علم علماء میں سے تھے۔

غور کریں.....، اس زمانے میں، امام مالک، امام اوزادی، امام سفیان ثوری، امام مسر بن کدام، امام عبد اللہ بن مبارک، وغیرہم، سیکڑوں محدثین موجود تھے انہوں نے امام اعظم کو سب سے زیادہ علم والا (یعنی علم) کہا۔ یہی بن ابراہیم وہ حلیل القدر بزرگ ہیں جن سے امام بخاری کو

قیس بن سعد بن عبادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی حدیث الاتقب لشیرازی میں یوں ہے:  
 لَوْ كَانَ الْعِلْمُ مُعَلِّقاً بِالثُّرْيَا لَتَنَاهُلَةُ قَوْمٌ مِنْ أَبْنَاءِ فَارِسٍ۔  
 مجسم بکبر طرانی میں یہ الفاظ ہیں:  
 لَوْ كَانَ الْإِيمَانُ مُعَلِّقاً بِالثُّرْيَا لَتَنَاهُلَةُ الْعَرَبُ لَنَاهُلَةُ رِجَالُ فَارِسٍ۔  
 اسی میں حضرت عبداللہ بن مسعود رض کی حدیث ان الفاظ میں ہے:  
 لَوْ كَانَ الْيَمِينُ مُعَلِّقاً بِالثُّرْيَا لَتَنَاهُلَةُ نَاسٌ مِنْ أَبْنَاءِ فَارِسٍ۔  
 ابو نعیم نے خود حضرت سلمان فارسی سے یہ حدیث یوں تصریح کی:  
 لَوْ كَانَ الدِّينُ عِنْدَ الثُّرْيَا لَذَهَبَ رِجَالٌ مِنْ أَبْنَاءِ فَارِسٍ يَتَبَعُونَ سُنْتَيْ وَيُكَبِّرُونَ الصَّلَاةَ عَلَىْ۔

چار (۲) صحابہ کرام سے اس مضبوط کی حدیث تھوڑے اختلاف کے ساتھ مردوی ہے  
 کہ اگر ایمان، دین، علم، رشیا کے پاس ہوتا تو بھی فارس کے مردوں میں سے کچھ مردیا فارس کا ایک  
 شخص اس کو حاصل کر لیتا۔

اجلہ محمد شیخ نے اس کی تصریح کی ہے کہ اس کے مصدق امام اعظم ابو حنفیہ رض ہیں  
 ”تبیض الصحیفہ“ ص ۲۳ میں علامہ جلال الدین سیوطی قدس سرہ لکھتے ہیں:

قد بشر صلی اللہ علیہ وسلم بالامام ابی حنفیہ فی الحدیث الذی اخرجه ابوبیعیم فی ”الحلیۃ“ عن ابی هریرۃ رض (الی اُن قال) فهذا اصل صحیح یعتمد  
 علیہ فی البشارة والفضیلۃ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امام ابو حنفیہ کو اس حدیث میں بشارت دی ہے جسے ابو نعیم نے علیہ  
 میں ابو ہریرہ رض سے روایت کیا ہے پھر اس حدیث کے مختلف حوالہ جات دے کر  
 فرماتے ہیں یا اصل صحیح ہے جس پر بشارت اور فضیلۃ میں اعتماد کیا جاسکتا ہے۔  
 علامہ سیوطی کے شاگرد ”سیرت شامی“ کے مصنف علامہ محمد بن یوسف شامی نے بھی  
 اس کی تائید کی۔ ”رلجمتار“ میں علامہ ابن عابدین شامی لکھتے ہیں:

صدقہ تسلیم کرنا ہی پڑے گا۔

### بشارت نبوی

بخاری، مسلم، ترمذی، نسائی، امام احمد بن حنبل، سیدنا ابو ہریرہ رض سے طرانی ”معجم  
 کبیر“ میں شیرازی ”القاب“ میں، قیس بن سعد بن عبادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے نیز طرانی اسی  
 ”معجم“ میں سیدنا عبد اللہ بن مسعود رض سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت  
 سلمان کے اوپر اپنا دست مبارک رکھا اور فرمایا:

لَوْ كَانَ الْإِيمَانُ عِنْدَ الثُّرْيَا، لَنَاهُلَةُ رِجَالٌ مِنْ هُؤُلَاءِ۔  
 (بخاری، مسلم، ترمذی، شہرناقب، الحجہ، ۲۲۲)

دوسرے طریقے پر یہ الفاظ ہیں:

لَوْ كَانَ الْيَمِينُ عِنْدَ الثُّرْيَا لَذَهَبَ بِهِ رَجُلٌ مِنْ فَارِسٍ۔ اُو قَالَ: مِنْ أَبْنَاءِ فَارِسَ،  
 حَتَّى يَتَأَوَّلَهُ۔ (مسلم، فضائل الصحابة، ص ۳۱۲)

تیسرا طریقے سے یوں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلمان کی ران  
 پر ہاتھ مارا اور فرمایا یہ اور ان کے اصحاب .....  
 وَالَّذِي تَفَسَّرُ بِيَدِهِ لَوْ كَانَ الْإِيمَانُ مُنَوَّطاً بِالثُّرْيَا لَتَنَاهُلَةُ رِجَالٌ مِنْ فَارِسٍ۔  
 (ترمذی شے تفسیر سورہ محمد، ص ۱۵۸)

۱۔ وہ حافظ الامام الججوی ابوکبر احمد بن عبد الرحمن بن احمد القاری ہیں جنہوں نے امام طرانی وغیرہ سے احادیث کا  
 سماں کیا، ابن منده نے کہا کہ شیرازی کا انتقال شوال ۷۴ھ میں ہوا، اسی طرح تذکرہ الحفاظ میں ہے۔

۲۔ مشکاة المصابیح، کتاب المناقب، باب جامع المناقب، الفصل الأول، حدیث رقم ۶۲۱۲۔ (۱۷)  
 ۳۔ صحیح بخاری، کتاب التفسیر، باب ومن سورة محمد، حدیث رقم ۴۸۹۷، ۴۸۹۸۔

۴۔ صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب فضل فارس، حدیث رقم ۲۵۴۶۔ (۲۳۱)  
 ۵۔ سنن الترمذی، کتاب التفسیر، باب: ومن الجمعة، حدیث رقم ۳۳۱۰۔

۶۔ صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب فضل فارس، حدیث رقم ۲۰۴۶۔ (۲۰۴۶)  
 ۷۔ سنن الترمذی، کتاب التفسیر، باب: ومن الجمعة، حدیث رقم ۳۲۶۱۔

سیرت امام اعظم ابو حنفیہ

عنان ایتنی فی الارجاء، کتاب الرای، اے ابن ابی العوام نے ذکر کیا ہے کتاب اختلاف الصحابة، اے ابو عاصم عامری اور مسعود بن شبیہ نے ذکر کیا ہے کتاب الجامع، اے عباس بن مصعب نے ”تاریخ خروہ“ میں ذکر کیا ہے مکتوب و صایا۔

### مسانید

حضرت امام اعظم کے مسانید کے متعدد نسخے تھے ان کتب کو ابوالمویید محمد بن محمود خوارزمی متوفی سن ۲۶۵ھ نے سکیجا جمع کر دیا ہے۔ مقدمے میں انہوں نے ان سب کو جمع کرنے کا سبب یہ لکھا ہے کہ شام میں بعض جاہلوں نے یہ مشہور کر رکھا ہے کہ امام ابوحنفیہ کو حدیث میں زیادہ دخل نہیں اسی وجہ سے حدیث میں ان کی کوئی تصنیف نہیں۔ اس پر مجھے غیرت آئی اور میں نے ان تمام مسانید کو جنہیں علماء نے امام ابوحنفیہ کی حدیثوں سے جمع کئے تھے اکٹھا کر دیا ان کی تفصیل یہ ہے:

- ۱- مسند حافظ ابو محمد عبد اللہ بن محمد بن یعقوب المغاری المعروف بعبد اللہ الاستاذ۔
- ۲- مسند امام ابو القاسم طلحہ بن محمد بن جعفر الشاہد
- ۳- مسند حافظ ابو الحسن محمد بن المظفر بن موسی بن عیسیٰ
- ۴- مسند شیخ ابو بکر محمد بن عبد الباقی محمد الاصہانی
- ۵- مسند شیخ ابو بکر محمد بن عبد الباقی محمد الاصہانی
- ۶- مسند امام ابو احمد عبد اللہ بن عدی الاجر جانی
- ۷- مسند امام حافظ عمر بن حسن الاشترانی
- ۸- مسند ابو بکر احمد بن محمد بن خالد الکائی
- ۹- مسند امام ابو یوسف قاضی القضاۃ
- ۱۰- مسند امام محمد
- ۱۱- مسند حماد بن امام ابوحنفیہ
- ۱۲- آثار امام محمد

سیرت امام اعظم ابو حنفیہ

فی حاشیة الشبراملسی علی الموهاب عن العلامہ الشامی تلمیذ السیوطی  
قال ما جزم به شیخنا من أن أبا حنفیة هو المراد من هذا الحديث ظاهر لا  
شك فيه لأنه لم يبلغ من أبناء فارس فی العلم مبلغه أحد۔

(رد المحتار، ج ۱، ص ۳۷)

مواہب کے ثبر املسی کے حاشیہ میں ہے کہ علامہ سیوطی کے شاگرد علامہ شامی نے کہا وہ جس پر ہمارے شیخ نے یقین کیا ہے کہ ابوحنفیہ اس حدیث سے مراد ہیں بالکل ظاہر ہے اس میں کچھ تک نہیں اس لئے کہ ابناء فارس میں سے کوئی بھی علم میں ان کے درجے تک نہیں پہنچا۔

علامہ ابن حجر عسقلانی ”المختارات الحسان“ میں اس کی تائید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:  
فی معجزة ظاهرة للنبي صلی اللہ علیہ وسلم حيث اخبر بما سبق (ص ۱۵)  
یہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم کا ظاہر مجزہ ہے کہ آئندہ ہونے والی بات کی خبر دی۔

### تصانیف امام اعظم

#### فقاہر

اہل سنت و جماعت کے عقائد پر مشتمل ایک رسالہ ہے جو بہت متداول متعارف ہے اس کی متعدد شرہیں بھی لکھی گئی ہیں مگر ان تمام شرہیوں میں سب سے زیادہ مقبول شرح حضرت ملا علی قاری کی ہے جو آسانی ہر جگہ ملتی ہے حضرت مولانا جابر العلوم فرنگی محلی کی بھی ایک فارسی شرح ہے جو مچھپ گئی ہے۔

#### العالم والمعتم

اس کی تفصیل نہیں معلوم ہو سکی اور نہ کہیں پڑتا ہے کہ کہیں موجود ہے ان کے علاوہ مدرج ذیل کتابیں بھی ہیں

كتاب السیر ، الكتاب الاوسط ، الفقه الابسط ، كتاب الرد على القدرية ، رسالة امام ابی

علامہ ذہبی نے ”مناقب الامام الاعظم“ میں کہا، امام الاعظم سے محدثین اور فقہاء کی اتنی بڑی جماعت نے حدیث کی روایت کی ہے جن کا شمار نہیں۔

علامہ مرتضیٰ نے ”تہذیب الامال“ میں ایک سو (۱۰۰) کے لگ بھگ ایسے کبار محدثین کو شہر کیا ہے جامع المسانید بیکھیں۔ سینکڑوں محدثین کی امام صاحب سے روایات مذکور ہیں جن میں اکثر وہ آئندہ حدیث ہیں جو آئندہ ستہ اور ان کے بعد کے دوسرے محدثین کے شیوخ و اساتذہ بواسطہ یا بلا واسطہ ہیں۔

### خصوصیت

حضرت امام اعظم کے مسانید کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ ان میں وہ احادیث بھی ہیں جو حضرت امام نے برادر استصحابہ کرام سے سنی ہیں اور ثلاثیات تو اکثر ہیں جن میں حضرت امام او رضوی اقدس سلطنتؐ تک درمیان میں صرف تین روایی ہیں اور یہ سب کو معلوم ہے کہ یہ زمانہ خیر القرون کا تھا جن میں صدق و امانت اور ثقہ ہونا اغلب تھا اور یہ بھی سب کو معلوم ہے کہ علومند کی اس فن میں کتنی اہمیت ہے امام بخاری کے تذکروں میں یہ بات بھی لکھی ہے کہ انہوں نے امام شافعی سے روایت نہیں کی اس لئے کہ ان کو امام شافعی کے معاصر محدثین کی روایت مل گئی اور یہ بات بدیہی ہے کہ وسائط جتنے زیادہ ہو گئے خطرات اتنے ہی زیادہ ہوں گے اور وسائط جتنے کم ہوں گے تو ہم یا کسی اور غلطی کے احتمالات کم سے کم ہوتے جائیں گے۔

### جرح و تعدیل میں حذائق

کوئی کامل محدث اس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ جرح و تعدیل کی دقوں میں کامل نظر نہ رکھتا ہو اس خصوص میں حضرت امام اعظم کو امتیازی کمال حاصل تھا مسلم الشبوت محدثین ان کی جرح بطور سند پیش کرتے ہیں امام ترمذی کی جلالت شان سے کون انکا رکرکتا ہے؟ انہوں نے اپنی جامع کتاب ”العلل“ میں امام اعظم کا قول، عطاء بن رباح کی تعدیل اور جابر ھبھی کی جرح میں تحریر کیا۔ ”مغل لمعرفۃ“، ”ولائل الدوجۃ للیہیقی“ میں ہے ابو سعد سقافی نے امام اعظم کے

۱۳۔ مسنداً امام ابوالقاسم عبداللہ بن ابی العوام العدی امام خوارزی وہ مسانید کو شمار کرائے جن کو انہوں نے لکھا کیا ہے ان کے علاوہ اور بھی مسانید ہیں جیسے مسنداً حافظ ابو عبد اللہ جنین بن محمد بن خرس و الحنفی المتوفی ۵۲۳ھ مسنداً امام حنفی جس کی حضرت ملا علی قاری نے شرح لکھی ہے مسنداً ماوری، مسنداً ابن البر اری متوفی ۸۲۷ھ۔ ان دونوں کی بھی شریص لکھی گئی ہیں۔

### ان مسانید کی اسناد

امام خوارزی نے اپنی جامع المسانید جن محدثین سے لی ہے ان لوگوں تک اپنی سندیں بھی بیان کر دی ہیں اور ان کے کائف و مراتب بھی ذکر کئے ہیں ”تاً نیبُ الْخَطِیْب“ میں کوثری صاحب نے حضرت امام اعظم کے مسانید کی تعداد اکیس (۲۱) بتائی ہے جن کی سندیں متصل ہیں۔ شاہ ولی اللہ صاحب نے ”انسان اعین فی مشیخ الحرمین“ میں اپنے دادا استاذ علامہ عسیٰ جعفری مغربی متوفی ۱۰۸۰ھ کے تذکرہ میں لکھا ہے کہ انہوں نے امام اعظم کی ایک ایسی مسنداً تالیف کی ہے جس میں انہوں نے اپنا سلسلہ سند میدانا حضرت امام اعظم تک متصل تحریر کیا ہے۔ مشہور حافظ حدیث محمد بن یوسف صالح شافعی، ”سیرت شاعیہ کبریٰ“ کے مصنف علامہ سیوطی کے تلذیذ نے، ”عقود الجہان فی مناقب اعیان“ میں حضرت امام اعظم کی سترہ (۱۷) مسانید کا سلسلہ روایت بالاتصال مسانید کے جامعین تک بیان کیا ہے۔

علامہ عبد الوہاب شعرانی قدس سرہ کا بیان ہے کہ میں حضرت امام اعظم کی تین (۳) مسانید کے صحیح نہجوں کے مطالعے سے مشرف ہوا جن پر حفاظت احادیث کے تو شقی دخیط تھے جن کی سندیں بہت عالی اور ثقہ ہیں۔

کوثری صاحب نے ”تاً نیبُ الْخَطِیْب“ میں لکھا ہے کہ حضرت امام اعظم کی مسانید کو محدثین سفر، حضر میں ساتھ رکھتے تھے، مسانید امام اعظم میں احادیث کا بہت عمدہ ذخیرہ ہے جن کے روایۃ ثقہ، فقہاء، محدثین ہیں۔

علماء نے اس کے مختلف جوابات دیے ہیں لعضا حضرات نے فرمایا کہ چونکہ شرائط  
بہت سخت تھے مثلاً ابھی مذکور ہوا کہ حضرت امام اعظم کے نزدیک صحیت روایت کی شرط یہ ہے کہ  
سماں کے وقت سے روایت کی وقت تک راوی کو حدیث یاد ہو۔ دوسری شرط یہ تھی حضرت امام اعظم  
روایت بالمعنی کے قائل نہ تھے روایت باللفظ ضروری جانتے تھے اس لئے روایت کم فرمائی ہے۔  
ہمیں یہ تسلیم ہے کہ جس شان کے محدث تھے اس کے لحاظ سے روایت کم ہے مگر یہ ایسا  
لازم ہے کہ امام بخاری جیسے محدث پر بھی عائد ہے انہیں چولاک (۲۰۰،۰۰۰) احادیث یاد تھیں جن  
میں ایک لاکھ (۱۰۰،۰۰۰) صحیح یاد تھیں مگر بخاری میں کتنی احادیث ہیں وہ آپ معلوم کر چکے گور کیجئے  
ایک لاکھ صحیح احادیث میں سے صرف ڈھائی ہزار (۲،۵۰۰) سے کچھ زیادہ ہیں کیا یہ تقلیل روایت  
نہیں ہے؟

پھر ان محدثین کی کوشش صرف احادیث جمع کرنا اور پھیلانا تھا مگر حضرت امام اعظم کا  
منصب ان سب سی بہت بلند اور بہت اہم اور بہت مشکل تھا وہ امت مسلمہ کی آسانی کے لئے  
قرآن و حدیث و اقوال صحابہ سے متعدد مسائل اعتمادیہ و عملیہ کا استنباط اور ان کو جمع کرنا تھا۔ مسائل  
کا استنباط کتنا مشکل ہے یہ آگے آرہا ہے اس میں مصروفیت اور پھر عوام و خواص کو ان کے حادث پر  
احکام بتانے کی مشغولیت نے انتام موقع ہی نہ دیا کہ وہ اپنی شان کے لائق بکثرت روایت کرتے۔  
یہ صحیح ہے کہ محدثین سے بھی اپنی تصانیف میں ابواب قائم کر کے مسائل کا استنباط کیا

ہے بلکہ جیسا کہ میں پہلے عرض کر آیا ہوں لعضا حضرات کا مقصد اصلی اپنے مستبط کے ہوئے  
مسائل ہی کو بیان کرنا ہے اور جمیع احادیث کی حیثیت ثانوی مقصد ہے لیکن مجھے عرض کرنے دیجئے  
کہ یہی فیض ہے حضرت امام اعظم کا جیسا کہ حضرت امام شافعی نے فرمایا:  
الناس عیال فی الفقه علی ائمہ حنفیة من لم یتبحر فی العلم  
و لا یتفقہ۔ (تبیض الصحیفہ)

یعنی، سب لوگ میں امام ابوحنفہ کے عیال ہیں جس نے امام ابوحنفہ کی کتابوں کا  
مطالعہ نہیں کیا اسے علم میں تحریر نہیں حاصل ہوا اور نہ وہ فقیر ہوا۔

سامنے کھڑے ہو کر پوچھا کہ سفیان ثوری سے حدیث اخذ کرنے کے متعلق آپ کیا کہتے ہیں؟  
فرمایا وہ لفظ ہے اس کی احادیث لکھو، البته جو احادیث ابو سحاق عن المارث کے یا جابر ھنفی کے  
واسطے سے ہوں انہیں نہ لکھو۔ امام اعظم نے فرمایا، طلب بن حبیب قدری ہے، عیاش بن ربیعہ  
ضعیف ہے امام سفیان بن عینیہ کا بیان ہے میں جب کوئے پہنچا تو امام ابوحنفہ نے میر تعالیٰ  
کرایا اور تو شیق کی تلوگوں نے میری احادیث سنیں۔

حدیث جلیل حجاج بن زید نے کہا کہ عمرو بن دینار کی کنیت ابو محمد ہے یہ مجھے امام ابوحنفہ  
ہی نے بتائی ورنہ صرف نام معلوم تھا۔ فرمایا، عمرو بن عبید پر اللہ لعنت کرے اس نے کلامی مباحث  
سے فتوؤں کے دروازے کھول دیے۔ فرمایا، جنم بن صفوان، مقاتل بن صفوان کو اللہ عز وجل ہلاک  
کرے ایک نئی میں افراد کی دوسرے تشییع میں غلوکیا۔ فرمایا، کسی کو حدیث کی روایت اس وقت  
تک درست نہیں جب تک کہ سننے کے وقت سے روایت کے وقت تک اس کو یاد نہ ہو امام اعظم  
سے دریافت کیا گیا کہ لفظ آخہرنا وغیرہ سے روایت کیسی ہے؟ فرمایا: کوئی حرج نہیں، ابو قطن  
جیسے عظیم محدث نے امام صاحب کا یہ قول بطور سند پیش کیا کہ شیخ کو حدیث سنائے کر بھی حکیمیت کے  
لفظ سے روایت کر سکتے ہیں، امام صاحب نے فرمایا کہ یہ روایت میرے نزدیک ثابت نہیں کہ  
حضور اقدس ﷺ نے پاجامہ پہنانا ہے۔

### قلقت روایت کا سبب

میں نے اختصار کے پیش نظر حضرت امام اعظم کے عظیم، جلیل، کامل، اکمل، حاذق،  
ماہر محدث ہو نے کے ثبوت میں چند اسلاف کے گران قدر قابل اعتماد اقوال پیش کردیے ہم نے  
اپنی ملکہ سے ان پر کوئی توضیح، تفصیل نہیں کی۔ اس سے ہر طالب انصاف فیصلہ کر لے گا کہ  
حضرت امام اعظم کا حدیث میں اپنی اتنا بلند درجہ ہے کہ ہر بڑے بڑے وہاں تک رسائی نہیں حاصل  
کر سکے۔ اس سلسلے میں حضرت امام کے معاندین اپنے ثبوت میں جوابات پیش کرتے ہیں وہ یہ  
ہے کہ جب اتنے بڑے محدث تھے تو ان سے روایتیں کیوں کوئی نہیں؟

جس کو حکمت دی گئی اس کو بہت بھلائی دی گئی۔

مفسرین کا اتفاق ہے کہ حکمت سے مراد حکام ہیں۔

امام بخاری نے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا۔

مَنْ يُرِدُ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفْعِلُهُ فِي الدِّينِ (بخاری شریف)

جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ خیر کا ارادہ فرماتا ہے اسے دین میں سمجھ عطا فرماتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

نَصَرَ اللَّهُ عَبْدَأَ سَمِعَ مَقَائِتِي فَخَفِيَظَهَا وَوَعَاهَا وَأَدَاهَا فَرُبٌ حَامِلٌ فِيهِ غَيْرُ فَقِيهٍ،

وَرُبٌ حَامِلٌ فِيهِ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهٌ مِنْهُ رواهُ أَحْمَدُ وَالترمذِيُّ وَأَبُو داؤدُ وَابْنِ ماجَةَ وَالدارِمِيُّ عَنْ زِيدِ بْنِ ثَابَتٍ۔ (مشکوٰۃ شریف)

اس بندے کو اللہ عز و جل ترویازہ رکھے جس نے میرے ارشاد کو سن پھر یاد کیا اور حفظ کر کا

اور دوسرے تک پہنچایا، کتنے فتح کے حامل فقیہ نہیں، کتنے فتح کے حامل سے زیادہ، فقیہ

وہ ہے جس کو اس نے پہنچایا۔

حقیقت یہ ہے کہ کسی بات کوں کر اسے کما حقہ یاد رکھنا کمال ضرور ہے مگر کما حقہ یاد رکھنے کے ساتھ ہی ساتھ اسے بخوبی کچھ لینا اس سے کم گناز یادہ کمال ہے یہی وحدہ فاصل ہے جو ایک فقیہ کو ایک محدث سے ممتاز کرتی ہے محدث کا کام احادیث کو صحت کے ساتھ یاد رکھنا ہے اور فتحیہ کا کام اس کے ساتھ ساتھ اسے شارع کے منشاء کے مطابق سمجھنا ہے پھر اس سے احکام کا

۱۔ آخر جوہ البخاری فی صحیحہ فی کتاب العلم، حدیث رقم ۷۱، باب: من یرد اللہ الخ  
۲۔ وآخر جوہ عن زید بن ثابت: أحمد فی المسند رقم ۱۸۳۵

۳۔ آخر جوہ الترمذی فی السنن فی کتاب العلم، حدیث رقم ۲۶۵۶، وقال حدیث حسن۔

۴۔ آخر جوہ أبو داؤد فی السنن فی کتاب العلم، حدیث رقم ۳۶۶، باب: فضل نشر العلم۔

۵۔ آخر جوہ ابن ماجہ فی السنن فی المقدمة، حدیث رقم ۲۳۰، باب: من بلغ علماء۔

۶۔ آخر جوہ الدارمی فی السنن، حدیث رقم ۲۳۵، ۲۳۴، باب: الاقتداء بالعلماء۔  
کے مشکوٰۃ المصایب، کتاب العلم، الفصل الثاني، حدیث رقم ۲۲۸-(۳۱)۔

الأَهْمَ فَالْأَهْمَ کی ترتیب ہر جگہ لازم ہے حضرت خلفاء راشدین سے اور دیگر اجلہ صحابہ کرام سے روایتیں کتنی کم ہیں اس کا مطلب یہ تو نہیں کہ وہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے احوال و کوائف اور ارشادات کو کم جانتے تھے امّت کا اس پر اتفاق ہے کہ صحابہ میں سب سے علم خلفاء راشدین ہیں مگر ترتیب فضیلت کے برکش روایت کا درجہ ہے یہ صرف وہی الأَهْمَ فَالْأَهْمَ میں صروفیت سے اتنا موقع نہ ملا کہ اپنی شان کے مطابق احادیث کی روایت کرتے۔

### فقہ کی حقیقت

ہمارا مقصود اس مقدمہ میں حضرت امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حالات بیان کرنے سے صرف فتحی کا تعارف ہے اس لئے کہ شرح میں اس سے جگہ جگہ سابق پڑے گا جزئیات کے ضمن میں فتحی کا مفصل تعارف موجود ہے مگر اس پر سب کی اس حیثیت سے نظر نہیں جائے گی اس لئے بقدر ضرورت یہاں اس کا ذکر ضروری ہے۔

### فضیلت فتح

جہاد کی فضیلت اور اہمیت سے کے انکار ہے مگر قرآن کریم میں فرمایا گیا۔

﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَتَفَرَّغُوا كَافَةً طَلَوْلَا نَفَرُوا مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّينِ﴾ الایة (۱۲۲۹)

مسلمانوں کو نہیں چاہئے کہ سب کے سب نکل پڑیں ایسا کیوں نہ ہوا کہ ہر گروہ میں ایک جماعت نکلتا کہ دین کی سمجھ حاصل کرے۔

اور ارشاد ہوا:

﴿وَمَنْ يُؤْتَ الْعِلْمَةَ فَقَدْ أُوتَى خَيْرًا كَثِيرًا طَ﴾ الایة (۲۶۸۱)

۱۔ شرح سے مراد نہیہ القاری شرح بخاری ہے اور فتحیہ البند مفتی شریف الحق ابوجی علیہ الرحمۃ نے امام اعظم کا یہ تذکرہ اپنی شرح کے مقدمہ میں لکھا ہے جسے عوام الناس کی افادیت کی خاطر جیعت اشاعت المحتہن تھت کتابی صورت میں شائع کرنے کا اہتمام کیا۔ مفتی عطاء اللہ علیہ غفران

کتنے کثیر ہیں اب ہر انسان کو اس کا مکلف کرنا کہ وہ پورا قرآن مجید معنی و مطالب کے حفظ رکھے اور تمام احادیث کو مع سند و مالہ و مالیہ یاد رکھے۔ تکلیف مالا یطاق ہے اس لئے ضروری ہوا کہ انسان میں تقسیم کارہواں کے نتیجے میں ضروری ہے کہ ایک طبقہ علم دین کی تحصیل اور پھر اس کی نشر و اشاعت میں مصروف ہو جس کا صریح حکم سورۃ توبہ کی مذکورہ بالا آیت میں موجود ہے کہ فرمایا:

ہر گروہ سے ایک جماعت نقہ حاصل کرے۔

روہ گے عوام تو انہیں یہ حکم ہے:

(الأنبیاء: ٧٢١) ﴿فَإِسْلَمُوا أَهْلَ الْدِّينَ كَمَا إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾  
علم والوں سے پوچھو اگر تمہیں علم نہیں۔

عوام کو اس کا مکلف کیا گیا کہ وہ اللہ عز و جل اور رسول کے بعد علماء کی اطاعت کریں

ارشاد ہے:

(النساء: ٥٩١٤) ﴿هُنَّا يَأْتِيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ﴾ الایہ  
(العنکبوت: ٤٣١٢٩)

اے ایمان والوں! اللہ کا حکم مانو اور رسول کا اور تم میں جو حکم والے ہیں ان کا حکم مانو۔  
اب ایک منزل یا آئی ہے کہ کوئی شخص ایک مسئلہ پوچھنے آیا تو کیا یہ ضروری ہے کہ اسے قرآن کی وہ آیت پڑھ کے سنائی جائے یا وہ حدیث منع سند کے بیان کی جائے جس سے یہم لفظت ہے اور اخراج کی وجہ بھی بیان کی جائے اور اگر یہ ضروری قرار دیں تو اس میں کتنی وقت اور دشواری اور حرج ہے وہ ظاہر ہے۔ علاوه ازیں جن بڑیات میں کوئی آیت یا حدیث نہیں ان جزئیات کے بارے میں کیا کیا جائے جہاں تک میری معلومات کا تعلق ہے امت کا اس عملی طور پر اجماع ہے کہ عوام کو اتنا بتا دینا کافی ہے کہ اس صورت کا یہ حکم ہے۔

اس لئے ضروری ہوا کہ امت کے جن علماء کو اللہ عز و جل نے یہ صلاحیت و استعداد دی ہے کہ وہ قرآن و احادیث کے حفظ و ضبط کے ساتھ ساتھ ان کے معنی و مطالب سے کا حقہ و اقتضی

استخراج ہے ان دونوں باتوں کے لئے کتنی وسعت علم اور ذکاوت و فاظانات کی ضرورت ہے یہ وہی جان سکتا ہے جو فتح سے آشنا ہو، اسی لئے علماء نے فرمایا کہ محدث ہونا علم کی پہلی منزل ہے اور فقیہ ہونا اخیر منزل۔ جس کی حرف بحروف صدقہ اپنے آئے والی تفصیل سے ہر مصنف کو ہو جائے گی۔  
قرآن مجید عربی زبان میں ہے صحابہ کرام عربی ہی تھے ان کے سامنے قرآن نازل ہوتا تھا شان نزول سے وہ واقع تھے مگر صحابہ خود اس کےحتاج تھے کہ معانی قرآن رسول اللہ ﷺ سے یکیں اسی لئے قرآن کریم میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی صفت یہ بیان فرمائی گئی۔

﴿يَنْتَلُوْا عَلَيْهِمْ إِيمَانُهُمْ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ الایہ

(آل عمران: ١٦٤١٣)

یہ رسول ان پر اللہ کی آسمیں تلاوت کرتا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت سکھاتا ہے۔

اور فرمایا:

﴿وَوَتَّلَكَ الْأَمْثَالُ تَضَرِّبُهَا النَّاسُ ۚ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَلَمُونَ﴾

(العنکبوت: ٤٣١٢٩)

یہ مثالیں ہم لوگوں کے لئے بیان کرتے ہیں انہیں صرف علم والے ہی سمجھتے ہیں۔ حدیث گزری کہ بہت سے حامل فقہ غیر فقیہ ہوتے ہیں بعض فقیہ بعض سے اعلیٰ و برتر ہوتے ہیں یہ سب اسی کی طرف رہنمائی ہے کہ محض حفظ انسانی کمال کی معراج نہیں بلکہ یہ خشت اول ہے معراج علم اس کا کما حقہ سمجھنا ہے اور یہ کام صرف فقیہہ کا ہے۔

### ضرورت فقہ

انسان کی معاشرت کی وسعت نے اتنی چیزوں کا انسان کوحتاج بنادیا ہے کہ ایک انسان اگر لا کھو شکرے کہ وہ دوسرے سے مستغنى ہو جائے تو محال ہے مسلمان چونکہ عبادات کے علاوہ معاملات میں بھی شریعت کا پابند ہے اس لئے اسے عبادات کے علاوہ معاملات میں بھی قدم قدم لختہ لختہ احکام شریعت کی ضرورت ہے آپ صرف عبادات ہی کو لے لیجئے اس کے فروع و جزئیات

یعنی، امام ابوحنیفہ نے فرمایا کہ میں رائے اور قیاس کی پیروی نہیں کرتا گر اس وقت جب کہ حدیث یا صحابہ سے کچھ نہ ملے۔  
فقہ ختنی اس اجہال کی پوری تفصیل ہے عمل بالحدیث کا یہ حال ہے کہ حضرت امام نے اپنا یہ غیادی دستور بنالی تھا۔

إذا صاح الحديث فهو مذهبى.  
یعنی، ہر حدیث صحیح میراندہ ہب ہے۔

ابوحنیفہ سکری جو مسلم الثبوت محدث ہیں بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام اعظم ابوحنیفہ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ مجھے جب کوئی صحیح حدیث مل جاتی ہے تو اسی کو لیتا ہوں اور جب صحابہ کے اقوال مل جاتے ہیں تو ان میں سے کسی ایک کو لیتا ہوں البتہ تابعین کا جب کوئی قول ملتا ہے اور وہ میرے فیضے کے خلاف ہوتا ہے تو میں اس کی مخالفت کرتا ہوں۔

نیز انہیں سے منقول ہے کہ میں نے صحابہ کرام کے بارے میں امام ابوحنیفہ سے زیادہ بہتر اور انسب طریقے پر کلام کرنے والا انہیں دیکھا وہ ہر ایک صاحب کمال کے حق کو پورا پورا ادا کرتے تھے۔

اس سے بھی بڑی بات یہ ہے کہ وفات کے وقت تک انہوں نے کسی صاحب فضیلت کی تنقیص یا برائی نہیں کی۔ امام بخاری کے سلسلہ اساتذہ کے مسلم الثبوت محدث بلکہ امیر المؤمنین فی الحدیث حضرت عبداللہ بن مبارک فرمایا کرتے امام ابوحنیفہ کے ارشاد کو رائے مت کہو، حدیث کی تفسیر کہو۔ (مناقب للملوف کردری)

اس سلسلے میں یہ واقعہ گوش گزار کرنا ضروری ہے کہ امام ابو یوسف، قاضی القضاۃ، جنہیں امام بخاری کے استاذ حضرت بیکی بن معین نے صاحب الحدیث مانا۔ علامہ ذہبی نے حفاظ حدیث میں شمار کیا، فرماتے ہیں کہ ہم لوگ حضرت امام ابوحنیفہ سے مسائل پر بحث کر لیتے اور جب کوئی متفق نہیں ہو جاتا تو میں وہاں سے اٹھ کر کوفے کے محمد بن کے پاس جاتا ان سے اس مسئلے کے متعلق احادیث پوچھتا پھر امام اعظم کی خدمت میں واپس آ کر ان احادیث کو سناتا۔ حضرت

ہیں اور ان کے ناسخ و منسخ کو جانتے ہیں جن میں اجتہاد و استنباط کی پوری قوت ہے وہ خداداد توت اجتہاد سے احکام شرعیہ کا ایسا مجموعہ تیار کر دیں جن میں متفق احکام نہ کوہ ہوں۔

اس ضرورت کو سب سے پہلے حضرت امام الائد، سراج الائمه، سراج الامة، امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے محسوس کیا اور اپنے اپنی خداداد پوری صلاحیت کو قرآن و احادیث و اقوال صحابہ سے مسائل کے اخراج و استنباط میں صرف فرمادیا جس کے احسان سے امت مرحومہ عہدہ برآئیں ہو سکتی۔ خصوصاً جب کہ دور وہ شروع ہو چکا تھا کہ سینکڑوں بنت نے فتنے اٹھ رہے تھے بد نہ ہب اسلام دشمن عناصر مسلمانوں میں گھل مل کر ہزار ہزار احادیث گڑھ کر پھیلا چکے تھے اگر فقر مرتب نہ ہوتی تو امت کا کیا حال ہوتا ہے کسی عاقل سے پوچھیدہ نہیں۔

### بنیاد

ہم پہلے خود حضرت امام اعظم حنفیہ کا قول ذکر کر آئے ہیں کہ جب کوفے کے علماء حضرت امام حنفی صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو لے کر امام صاحب کی خدمت میں گئے اور ان سے کہا کہ آپ بہت زیادہ قیاس کرتے ہیں تو فرمایا:

انی أقدم العمل بالكتاب ثم بالسنة ثم بأقضية الصحابة مقدماً ما انفقوا على ما اختلفوا و حينئذ أقيس.

(میزان الشریعة الکبری) اور شیخ ابن حجر عسکری نے بھی اس عبارت سے ملتی عبارت "الغیرات الحسان" میں تحریر فرمائی ہے من شاء فليرجع اليه

میں کتاب اللہ پر عمل سب سے مقدم رکھتا ہوں اس کے بعد احادیث پر پھر صحابہ کرام کے متفقہ فیضے پر اس کے بعد ان کے ان اقوال پر جو مختلف فیہ ہوں (اور ان میں جو قوی ہوں) پھر قیاس کرتا ہوں۔

علامہ عثیٰ علیہ الرحمۃ لکھتے ہیں:

إن أبا حنيفة قال: لا اتبع الرأي والقياس إلا إذا لم أظفر بشيء من الكتاب أو السنّة أو الصحابة.

(عددة القاري في شرح بخاري، ج ۴، ص ۷۱۲)

جو حقیقی طور پر ثابت ہوگی اس کی حیثیت اور ہوگی نہیں دیکھ لججھے اس آیت سے ثابت کہ مہاجرین مال غنیمت کے متعلق ہیں یہ ہر شے سے بالاتر ہے لیکن اسی سے یہ بھی ثابت ہے کہ استیلاع کفار سبب ملک ہے اس میں وہ قوت نہیں جو پہلے میں ہے اس کو آپ دوسری مثال سے سمجھیں قرآن مجید میں ہے کہ طلاق کی عدت تین فروزہ ہے فروزہ کے معنی حیض کے بھی ہیں اور طہر کے بھی۔ احناف کہتے ہیں کہ یہاں حیض کے معنی میں ہے اس لئے عدت کا شمار حیض سے ہو گا شوافع کہتے ہیں کہ یہاں طہر مراد ہے عدت کا شمار طہر سے ہو گا قرآن مجید دونوں کا متدل ہے کیا کوئی بھی کہہ سکتا ہے کہ جیسے آیت اول سے مہاجرین کے مال غنیمت کے استحقاق کا ثبوت ہے اسی طریقے سے عدت طلاق کا حیض یا طہر ہونا بھی ثابت ہے؟ احادیث کی ان سب اختلافات کے ساتھ ساتھ رواۃ کی قلت و کثرت کے اعتبار سے تین فتمیں میں متواتر، مشہور، خبر واحد۔ اب یہ بالکل بدیکی ہے کہ قرآن مجید کی ایک ایک آیت کا ثبوت ایسا یقینی و قطعی ہے کہ اس میں کسی شے کی گنجائش نہیں اور یہی حال حدیث متواتر کا ہے حدیث مشہور کا ثبوت بھی یقینی ہے مگر متواتر کی طرح نہیں اور خبر واحد میں یہ یقین اور کم درج کا ہو جاتا ہے اس لئے کہ راوی لاکھتوی الحافظ ہی، لاکھمندین ہی، لاکھناظ اور متینظ ہی، مگر ہے تو انسان ہی۔ بہر حال اس سے سہو، نیسان، خطاب، بھول چوک مستعد نہیں (یعنی بعد نہیں) اس لئے کہ جو درج دو (۲) اور دو سے زائد راویوں کا ہے وہ تنہ ایک کا نہیں ہو سکتا اور یہ تعداد جتنی بڑھتی جائے گی تو قوت بڑھتی جائے گی اور تعداد گھٹنے میں قوت گھٹتی جائے گی اگر چہ راوی قوی الحافظ، صدقوق، ثقہ، تمام الضبط، وغیرہ جامع شرائط ہو۔ اب چونکہ فقہ کی بنیاد جن پر تھی وہ سب ایک درجے کے نہیں۔ اس لئے ضروری ہوا کہ ان سے ثابت ہونے والے امور بھی ایک درجے کے نہ ہوں بلکہ ان میں بھی مختلف مدارج ہوں اس لئے احناف کے یہاں احکام کی ابتدائی تین فتمیں ہیں مأمور پر، منہی عنہ، مباح۔ پھر مأمور پر کی سات فتمیں ہیں فرض اعتقادی، فرض عملی، واجب اعتقادی، واجب عملی، سنت مورکدہ، سنت غیر مورکدہ، مستحب۔

منہی عنہ کی بھی پانچ فتمیں ہیں حرام قطعی، مکروہ تحریکی، اسارت، مکروہ تنزیہی، خلاف

اولی۔

اماں ان سے کچھ حدیثوں کو قبول کرتے اور کچھ کے بارے میں فرماتے یقینی نہیں، میں حیرت سے پوچھتا کہ آپ کو کیسے معلوم ہوا تو فرماتے: ”کونے میں جو علم ہے اس کا میں عالم ہوں۔“ (عقود الحجامة فی مناقب النعمان)

اس سے جہاں یہ ثابت ہوتا ہے کہ حضرت امام اعظم اتنے بڑے محدث تھے کہ اس وقت کو نے جیسے علم حدیث کے مرکز میں ان کے برابر کوئی نہیں تھا ویسے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ امام اعظم کسی مسئلے پر اسی وقت کوئی اخیر رائے قائم کرتے تھے جب کہ اس پر ان کے تلامذہ جی کھول کر مکمل بحث کر لیں جس کو اس مسئلے کے متعلق جو کچھ کہنا ہوتا کہہ لیتا پھر فصلہ ہوتا اور سب سے بڑی بات یہ ثابت ہوئی کہ حضرت امام اعظم جو فصلہ فرماتے وہ قیاس سے نہیں ہوتا تھا بلکہ احادیث صحیح کی روشنی میں احادیث صحیح کے مطابق ہوتا۔

چونکہ فقہ کی بنیاد کتاب اللہ پر ہے اس کے بعد احادیث پر۔ نیز ظلم قرآن اور الفاظ احادیث کے معنی پر دلالت کبھی صریح ہوتی ہے کبھی خفی اور کبھی خفی تر نیز صریح دلالت کے بھی مختلف مدارج ہیں کبھی ایسا ہوتا ہے کہ مقصود اسی معنی کا بیان ہوتا ہے کبھی وہ معنی صریح مقصود بیان نہیں گر ہوتا صریح ہے جیسے ارشاد ہے:

﴿لِلْفَقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ﴾ الایة (الحشر: ۸۱۵۹)

مال غنیمت انحتاج مہاجرین کے لئے ہے جو اپنے گھروں اور مالوں سے نکالے گئے۔ اس آیت میں دو باتیں، صریح ہیں ایک یہ کہ قراء مہاجرین، مال غنیمت کے متعلق ہیں دوسرے یہ کہ اس کے باوجود کئے میں ان کے گھر اور مال تھے پھر بھی فقیر ہیں۔

اس آیت سے مقصود بیان مال غنیمت کا استحقاق ہے اور فقیر ہونا بھی صریح ذکر ہے مگر یہ مقصود بیان نہیں نیز اسی آیت سے ثابت ہوا کہ اگر کفار مسلمانوں کے مال پر قبضہ کر کے اس کو دار الحرب میں محفوظ کر لیں تو وہ کفار کی ملک ہو جاتا ہے یہ دلالت خفی ہے۔

ظاہر ہے جوبات قرآن و حدیث سے صریح طور پر ثابت ہوا کی حیثیت اور ہوگی اور

یہ سب صرف اس لئے ہوا کہ قرآن کی عظمت اور قطعیت اپنی جگہ رہے اور احادیث کی عظمت اپنی جگہ اور ثابت ہونے والے امور کی ان کے شوٹ کی نوعیت کے اعتبار سے حیثیت اپنی جگہ رہے۔

اکام کے ان فرقی مراتب کے موجد حضرت امام اعظم ہیں، فرق مراتب کو سمجھی مجتهدین نے قول کیا ہے اس تقیم سے بہت سے وہ خلجان جو قرآن و احادیث میں بظاہر نظر آتے ہیں۔ خود بخود ختم ہو جاتے ہیں مثلاً قرآن مجید میں نماز کے سلسلے میں صرف قیام، قرأت، رکوع، جمود کا حکم ہے احادیث میں ان کی تفصیل ہے مثلاً قیام میں قرأت ہو اور قرأت میں سورہ فاتحہ ہو رکوع، جمود میں تسبیح پڑھی جائے۔ فقهاء نے جتنی باتیں قرآن مجید یا احادیث متواترہ سے ثابت ہوئی ان کو فرق قرار دیا۔ بقیہ باقیوں کو احادیث کی نوعیت کے لحاظ سے واجب، سنت، مستحب قرار دیا۔ اس کو آپ ایک جزئی مثال سے ذہن نشین سمجھیج قرآن مجید میں ہے:

﴿فَاقْرُءُهُ وَامَا تَيْسِرَ مِنَ الْقُرْآنِ﴾ الایہ (العلمل: ۲۰/۷۳)

جتنا تم پر آسان ہو قرآن پڑھو۔

اس آیت کا عموم اس کا مقتضی ہے کہ نمازی قرآن کی جو بھی سورہ، آیت پڑھ لے نماز ہو جائے گی مگر احادیث میں ہے کہ لا صلوا لا يقانحة الكتاب لہو کیش احادیث سے ثابت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سورہ فاتحہ کے بعد اور بھی قرآن مجید کچھ نہ کچھ پڑھا کرتے تھے جو باعتبار معنی حد شہرت تک پہنچی ہیں ان احادیث کا مفاد یہ ہوا کہ بغیر سورہ فاتحہ اور ضم سورہ کے نماز لے یعنی، نماز تین ہوتی سوائے سورہ فاتحہ کے، حضرت عبادۃ بن الصامت سے مروی کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا لا صلوا لمن لم یقرأ يقانحة الكتاب اخراجہ البخاری فی صحیحہ فی کتاب الأذان، حدیث رقم ۷۵۶، و اخراجہ مسلم فی صحیحہ، حدیث رقم (۳۹۴-۳۴) و اخراجہ أبو داؤد فی السنن فی کتاب الصلاة حدیث رقم ۸۲۲ وزاد وصاعدا ، و اخراجہ الترمذی فی السنن فی ابواب الصلاة حدیث رقم ۲۴۷ و اخراجہ النسائی فی السنن فی کتاب الإفتتاح حدیث رقم ۶۹۰، و اخراجہ ابن ماجہ فی السنن فی کتاب الصلاة وقامۃ السنۃ فیها حدیث رقم ۲۸۳۷، و اخراجہ احمد فی المسند رقم ۲۱۴۵۔

نہیں ہو گی فقهاء نے فرقی مراتب سے فائدہ اٹھا کر اس تعارض کو دور فرمایا کہ مطلق قرأت فرض، اور خاص سورہ فاتحہ پڑھنا اور ضم سورہ واجب۔ اگر معاذ اللہ! احتاف احادیث کو قابل عمل نہ جانتے تو بہت آسانی کے ساتھ کہہ سکتے تھے کہ جو کوئی یہ احادیث قرآن کے معارض ہے لہذا متروک العمل ہے۔

اسی لئے احتاف کے اصول فقه کا مسلمہ کلیہ مشہور ہے کہ جب قرآن و حدیث میں تعارض ہو تو پہلے تطیق کی کوشش کی جائے۔ تطیق ہو جائے فہما ورنہ بوجہ مجبوری کتاب اللہ کے مقابلے میں خبر آتا حاضر و متروک ہوں گی کیا کوئی اسے عمل بالحدیث کا ترک کہہ سکتا ہے لیکن عناویں کوئی علاج نہیں ورنہ بات ظاہر ہے کہ جب قرآن مجید کے قطعی الدلالت معنی کے معارض کوئی روایت ہے تو وہ حدیث ہی نہیں۔ اگرچہ وہ سب طرح سے درست ہو یہ قاعدہ بھی احتاف کا تراشیدہ نہیں صحابہ کرام سے منقول ہے۔

حضرت امام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی خدمت میں کسی نے کہا کہ ابن

عمر کہتے ہیں کہ:

إِنَّ الْمُؤْمِنَتَ يَعْذَبُ بِيُنْكَاءِ الْحَيِّ عَلَيْهِ (مشکوٰۃ، ص ۱۵۱)

زندہ کے رونے سے میت پر عذاب ہوتا ہے۔

ام المؤمنین نے فرمایا: اللہ عز وجل ابو عبد الرحمن پر حرم فرمائے یہ یقین ہے کہ وہ جھوٹ نہیں بوے مگر بھول گئے یا چوک گئے قصہ یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے سامنے ایک یہودی عورت کا جنازہ گزارا اس پر لوگ رور ہے تھے فرمایا یہ لوگ اس پر رور ہے ہیں حالانکہ اس پر قبر میں عذاب ہو رہا ہے۔ اُم المؤمنین کی یہ تقدیم قرآن کی اس آیت کے معارض ہونے کی وجہ سے تھی کہ فرمایا:

﴿الا تَرُرُ وَأَزِدْهُ وَزُرْ أَغْرِى﴾ [النجم: ۳۸/۵۲]

۱۔ مشکوٰۃ المصایب، کتاب الجنائز، الفصل الثالث، حدیث رقم ۱۷۴۱-۲۰)-

۲۔ امام محمد بن حسن شیعیانی فرماتے ہیں، ہم امام المؤمنین سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے قول کو لیتے ہیں اور یہی امام ابو حنیفہ کا قول ہے (موطا الإمام مالک بر رواية محمد بن حسن الشیعیانی، أبواب الجنائز، ص ۱۱۲، مطبوعۃ السکبة العلمیۃ، الطبعة الثالثة)۔

حالانکہ بغور سننے کے لئے خاموش رہنا لازم ہے جو خاموش نہ رہے خود بولے جائے وہ کیا نہیں گا بغور سننے کے بعد خاموش رہنے کو علیحدہ ذکر کرنے کا سبب یہ ہے کہ کچھ نمازوں میں قرآن مجید بلند آواز سے پڑھا جاتا ہے اور کچھ میں آہستہ جن میں بلند آواز سے پڑھا جاتا ہے ان میں بغور سننے کے ساتھ خاموش رہنا پایا ہی جائے گا جن نمازوں میں آہستہ پڑھا جاتا ہے ان میں چونکہ سنائی نہیں دیتا کہ بغور سننا تو نہ ہو گا مگر چپ رہنا ضروری ہوا اس لئے نماز خواہ سری ہو خواہ جہری امام جب ترأت کرے تو مقتدى پر چپ رہنا بھر حال ضروری ہے کچھ پڑھنے کی اجازت نہیں۔

اس پر ایک اعتراض امام بخاری نے ”جزء القراءة“ میں یہ کیا کہ یہ آیت خطبہ کے وقت نماز پڑھنے کی بارے میں نازل ہوئی یعنی جب خطبہ ہو اہو اور کوئی آئے تو درکعت نماز پڑھے۔ اس نماز میں یہ قرآن پڑھ رہا ہے اور حاضرین خاموش ہیں مگر اس پر وہ کوئی سند نہیں پیش کر سکے ان کے برخلاف امام بخاری کے استاذ امام احمد نے فرمایا کہ اس پر اجماع ہے کہ یہ آیت مصلحت نماز میں ترأت کے بارے میں نازل ہوئی۔ اسی بناء پر وہ جہری نمازوں میں مقتدى کو ترأت کی اجازت نہیں دیتے اس سے قطع نظر نص جب عام ہو تو حکم مورد کے ساتھ خاص نہیں رہتا۔ عام ہی رہتا ہے جب آیت کا صریح مفہوم یہ ہے کہ جب کوئی قرآن پڑھے تو تم لوگ بغور سنواو خاموش رہو ترأت اور خاموش رہنے کی تاویل تو امام بخاری نے کر لی کہ آنے والا ترأت کر رہا ہے لوگ چپ ہیں۔ اگرچہ یہاں حاضرین کا چپ رہنا اس کی ترأت کی وجہ سے نہیں بلکہ خطبہ کی وجہ سے ہے۔ مگر بغور سننے کا یہاں کیا محل؟ اسے امام بخاری نے نہیں بتایا۔ یا شکال لاٹھل ہے الہذا اگر اس آیت کو خطبہ کی حالت کے ساتھ خاص کریں تو لازم آیا گا کہ ﴿فَاسْتَمِعُوا لَهُ﴾ کا ارشاد حشو اور بے معنی ہو جائے۔

دوسرا اعتراض امام بخاری نے یہ کیا ہے کہ احتاف نے عام نہیں مانتے۔ سنت فخر میں کہتے ہیں کہ اگر جماعت ہو رہی ہو اور کوئی آئے اور اسے یقین ہو کہ سنت فخر پڑھ کر شریک جماعت ہو سکتا ہے تو پہلے سنت فخر پڑھے امام بخاری تو معدود تھے انہیں احتاف کے مذہب سے پوری واقفیت نہیں تھی۔ مگر حیرت امام بخاری کے ان مقلدین معاذین پر ہے جنہیں بار بار بتایا جا چکا پھر بھی اسی راگ کو لاپتہ رہتے ہیں احتاف نے یہ تصریح کی ہے کہ ایسے حالت میں سنت

کوئی دوسرے کا وباں نہیں اٹھائے گا۔  
قرآن و احادیث دونوں پر احتاف کبھی کبھی ایسے اہم نازک موقعوں پر عمل کر لیتے ہیں کہ ہر منصف، دیانتار، ذی فہم دادیے بغیر نہیں رہ سکے گا اس کی مثال ترأت غلف امام ہے جس کی قدر تفصیل یہ ہے۔

احتاف کا مسلک یہ ہے کہ جب جماعت سے نماز پڑھی جائے تو مقتدى ترأت نہیں کرے گا خاموش رہے گا خواہ نماز سری ہو یا جہری۔

غیر مقلدین یہ کہتے ہیں کہ مقتدى سورۃ فاتحہ ضرور پڑھے گا ان کی دلیل یہ حدیث ہے،  
لَا صَلُوٰ إِلَّا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ أَوْ كَمَا قَالَ  
(یعنی، نماز نہیں سوائے سورۃ فاتحہ کے۔)

احتاف کے دلیل قرآن کا یہ ارشاد ہے:

﴿وَإِذَا قِرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ﴾ [الاعراف: ٤١٧]

اور جب قرآن پڑھا جائے تو اسے کان گا کر سنواو خاموش رہو تاکہ تم پر حرم کیا جائے۔

یہ آیت نماز ہی میں قرآن مجید پڑھنے کی بارے میں نازل ہوئی ہے اس لئے یہ اپنے مورد کے اعتبار سے نماز میں قرآن پڑھنے کے جانے کے بارے میں اور قطعی ہو جاتی ہے اور اگر نماز کے بارے میں بھی ہوتی جیسا کہ معاذین احتاف کی ضد ہے تو بھی ﴿إِذَا قِرِئَ الْقُرْآنُ﴾ کا عموم نماز میں قرآن پڑھنے جانے کو بھی بلاشبہ شامل۔ اس لئے نماز میں قرآن پڑھنے کے جانے کے وقت استھان اور سکوت بعض قرآنی ثابت۔ اور حکم صرف بغور سننے کا نہیں بلکہ خاموش رہنے کا بھی ہے

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے اس کی تصریح فرمائی چنانچہ آپ نے فرمایا، حسبکم القرآن: ﴿هَلَا تَرُدُّوا زَرَّةً وَزَرْ أُخْرَى﴾ ابن الملکہ کہتے ہیں فما قال ابن عمر شبنا یعنی حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہا نے یہ سن کر کچھ نہ کہا، مشکاة المصايح، کتاب الجنائز، باب البکاء على الميت، الفصل الثالث، حدیث رقم ۱۷۴۲ (۲۱) و آخرجه البخاری فی صحيحه، کتاب الجنائز، حدیث رقم ۱۲۸۶ و مسلم فی صحيحه فی کتاب الجنائز حدیث رقم (۹۲۹)۔

قرأت دو ہے حقیقی اور حکمی۔ جب مقتدی امام کے پیچھے ہے تو اس نے بھی حکماً سورۃ فاتحہ پڑھی۔ تو حدیث ”لَا صَلَةَ إِلَّا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ“ پر بھی عمل ہو گیا۔ اس سلسلے میں حضرت امام اعظم کا ایک بہت مشہور مظاہرہ ہے کچھ لوگ امام اعظم کی خدمت میں آئے کہ ہم آپ سے قرأت خلف امام پر مظاہرہ کریں گے۔ امام نے فرمایا کہ تم لوگ کئی ایک ہو میں اکیلا میں ہر ایک سے کیسے لفٹگو کروں گا۔ تم لوگ کسی کو بات کرنے کیلئے چون لوکہ اس کی کہی ہوئی بات تم سب کی ہو۔ اس کا اقرار سب کا اقرار اس کا انکار سب کا انکار ہوان لوگوں نے حضرت امام کی اس تجویز کو مان لیا اور ایک شخص کو منتخب کر لیا کہ یہ بات کر لیا اس پر حضرت امام نے فرمایا یہ تو میں بھی کہتا ہوں کہ جب مقتدی نے ایک کو امام مان لیا تو اس کی قرأت مقتدی کی بھی قرأت ہے اس پر وہ لوگ خاموش ہو گئے۔

اس پر ایک معاند بہت خفا ہیں کہ حدیث کے مقابلے میں قیاس سے کام لیا۔ لیکن افسوس کہ یہ صاحب زندہ نہیں رہے۔ ورنہ ہم ان سے کہتے کہ یہ قیاس عقلی نہیں قیاس حدیث ہے جس کے آپ بھی قائل ہیں اور امام بخاری کو اس میں دنیا کا سب سے بڑا امام مانتے ہیں حضرت امام اعظم نے مذکورہ بالا حدیث کی شرح کی ہے جو فرمایا کہ امام کی قرأت مقتدی کی قرأت ہے افسوس کہ احناف کی مخالفت میں عمل بالحدیث کا دعویٰ اور ایسے گونگے اندھے کہ صحیح حدیث بھی نظر نہیں آتی اور اگر نظر آتی تو اسے سمجھ بھی نہیں سکتے۔

### عمل بالحدیث:

احناف عمل بالحدیث میں اتنے آگے ہیں کہ دنیا کا کوئی طبق اس میں ان کی ہمسری نہیں کر سکتا۔ علامہ خوارزمی نے معاندین کا جواب دیتے ہوئے، ”جامع المسانید“ کے مقدمے میں لکھا ہے، امام اعظم کو حدیث کے مقابلے میں قیاس پر عمل کرنے کا طعنہ ہی دے گا جو فقهی سے جائز ہو گا جسے فقہی سے کچھ بھی واقفیت ہو گی اور وہ مُصْفٰ ہو گا تو اس کو یہ اعتراف کرنا ہی پڑے گا کہ امام اعظم سب سے زیادہ حدیث کے عالم اور حدیث کی اتباع کرنے والے تھے اس کے دلائل یہ ہیں۔

فخر پڑھے مگر جہاں جماعت ہو رہی ہو وہاں سے ہٹ کر پڑھے مثلاً اگر جماعت اندر ہو رہی ہے تو باہر پڑھتے تاکہ مکان بدل جائے اور یہ حکم اسی بنیاد پر ہے کہ آیت کریمہ کا حکم عام ہے۔ غرضیکد احتاف قرآن کو احادیث آحاد پر بہر حال مقدم رکھتے ہیں یہ اختیار اپنی سرشناسی کے مطابق ہر شخص کو ہے کہ اسے جو چاہے نام دے۔

دیسے قرأت خلف امام کے سلسلے میں احتاف کے پاس احادیث بھی ہیں جو اپنے موقع پر مذکور ہوں گی یہاں صرف ایک حدیث ذکر کرتا ہوں موطا امام محمد میں بسند صحیح متصل غیر مقدور غیر معلل یہ حدیث حضرت جابر بن عبد اللہ رض سے مردی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے فرمایا: مَنْ صَلَّى عَلَى عَلَفِ إِنَّمَا قَدَّرَهُ الْأَمَامُ لَهُ قِرَأَةُ (موطا امام محمد، ص ۹۸)

جو کسی امام کے پیچھے نماز پڑھے تو امام کی قرأت اس کی قرأت ہے۔

واضح ہو کہ اس حدیث کے تمام روایۃ صحاح ستے کے ہیں اس حدیث کی روشنی میں معاندین کی پیش کردہ حدیث اور قرآن کی آیت میں تعارض بھی نہ رہا۔ اس حدیث نے بتا دیا کہ

۱۔ قرآنی آیت کے عموم کی بنا پر سنت فخر مکان بدل کر پڑھنے کی وجہ حکم ہے و اذا قرئ القرآن الاية مگر لا وذا اپنیکر پر نماز کے جواز کے قائلین کیا کریں گے ان کو تو مسجد سے ہی باہر نکلنا پڑے گا اور یہ ورن مسجد کے اپنیکر سکھلنے ہونے اور گھر کے قریب ہونے کی صورت میں تو انہیں سنت ادا کرنے کیلئے شاید محل سے باہر جانا پڑے۔  
۲۔ امام محمد بن حسن شیعیانی فرماتے ہیں امام کے پیچھے قرأت نہیں شہری نماز میں اور نہ سری نماز میں۔ اس کے بارے میں متعارضاً آثار آتے ہیں اور یہی امام ابو حنفی کا قول ہے حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کا فرمان ہے قرآن کے لئے خاموش ہو جاؤ اور تجھے امام کافی ہے یعنی امام کی قرأت تجھے کافی ہے۔ اور مردی ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رض امام کے پیچھے قرأت نہیں کیا کرتے تھے۔ جہری نماز میں اور سری نماز میں اور پہلی دور کعت میں اور نہ آخری دو میں۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے مردی ہے کہ انہوں نے حضرت عمر رض سے قرأت خلف امام کے بارے میں پوچھا تو آپ نے فرمایا تجھے امام کی قرأت کافی ہے اور ابن عمر رضی اللہ عنہما فرمایا کرتے تھے، جو شخص امام کے پیچھے نماز پڑھے اسے امام کی قرأت کافی ہے اور آپ خود امام کے ساتھ قرأت نہیں کیا کرتے تھے (موطا امام مالک، بروایہ محمد بن حسن، ابواب الصلاة، باب القراءة في الصلاة خلف الامام)۔

کے کپڑے سے میل دیتی اور حضور اسی کپڑے میں نماز پڑھتے تھے۔  
غیر مقلدین کہتے ہیں کہ اولاً یہ ثابت نہیں کہ حضور اقدس ﷺ نے انہیں دھونے کا حکم دیا ہو یا تم المؤمنین کا اپنا فل ہے ثانیاً دھو یا بھی ہوتی تھوک اور کھنکھار کی طرح گھناؤنی چیز ہے اس لئے دھونے کا حکم دیا۔ ثالثاً اگر یہ ناپاک ہوتی تو مل دینے سے کیسے پاک ہوتی کپڑے پر لگتے والی کوئی نجاست محض مل دینے سے پاک نہیں ہوتی۔

ہر شخص دیکھے کہ حدیث صحیح کو غیر مقلدین قیاس سے درکر رہے ہیں اور احتلاف حدیث پر عمل کرتے ہیں جیسا کہ وارد ہے اسی کے مطابق عمل کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ دوسرا نجاستوں کے مقابلے میں منی کی خصوصیت ہے کہ جب سوکھ جائے تو ملے سے پاک ہو جاتی ہے جیسا کہ اس حدیث میں ہے نجاست سے پاکی کیسے ہو گی یہ قیاسی نہیں بالکل یہ سائی ہے علاوہ ازیں منی کے نجس ہونے کے بارے میں یہ حدیث میں صراحة ہے امام ابن حام نے دارقطنی کے حوالے سے یہ حدیث ذکر کی کہ حضور اقدس ﷺ نے حضرت عمر سے فرمایا:

إِنَّمَا يُفْسَلُ الْفُوْتُ مِنْ خَمْسٍ: مِنَ الْعَاقِطِ وَالْبُولِ وَالْقَيْءِ وَالدَّمِ وَالْمَنْيَةِ ۖ  
كَپڑا پاچ چیزوں (کے لگنے) سے دھو یا جاتا ہے پاغانہ، پیشاب، قئے، خون اور منی۔

اس حدیث کی سند پر کلام کیا گیا ہے کہ اس میں ایک راوی ثابت بن حماد ہے اور یہ ضعیف ہے حالانکہ یہی حدیث ثابت بن حماد کے بغیر واسط طبرانی میں مذکور ہے تو جو ضعف ثابت بن حماد کی وجہ سے قادہ دور ہو گیا اسی طرح خود ایک دوسرے راوی علی بن زید پر یہ جرح کی ہے کہ یہ قبل احتجاج نہیں۔ مگر معرف کو یہ معلوم نہیں کہ یہ مسلم کے رجال سے ہیں علاوہ ازیں عجل نے کہا

۱. عن الأسود و همام قال: كثت أفرك المنى من ثوب رسول الله و برواته علقة والأسود وفيه ثم يصلى فيه أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الطهارة حديث رقم (۲۸۸-۱۰۵) (مشكاة المصايح، كتاب الطهارة، حديث رقم ۴۹۶-۷)

۲. فتح القدير للعاجز الفقير، للإمام كمال الدين المعروف بابن الهمام الحنفي، كتاب الطهارات، ص ۱۷۳، مطبوعة: دار أحياء التراث العربي، بيروت۔

۱) امام اعظم حدیث مرسل کو جلت مانتے ہیں اور اسے قیاس پر مقدم جانتے ہیں جب کہ امام شافعی کا عمل اس کے بر عکس ہے کہ وہ حدیث مرسل کے بالمقابل قیاس کو ترجیح دیتے ہیں۔  
۲) قیاس کی چار قسمیں ہیں قیاس موثر، قیاس مناسب، قیاس شبہ اور قیاس طرد۔ امام اعظم اور ان کے اصحاب کا اس پر اتفاق ہے کہ قیاس مناسب اور قیاس شبہ بالکل بے اعتبار ہیں، رہ گیا قیاس طرد تو یہ بھی مختلف فیہ ہے، البتہ قیاس موثر کو جلت مانتے ہیں مگر امام شافعی قیاس کی ان چار قسموں کو جلت مانتے ہیں اور قیاس شبہ کا تو ان کے بیان عام استعمال ہے۔

۳) امام اعظم کے احادیث پر عمل کا یہ حال ہے کہ ضعیف احادیث پر بھی قیاس کے مقابلے میں عمل فرماتے ہیں جیسے نماز میں قبہ سے وضو ٹوٹ جاتا ہے یہ بالکل خلاف قیاس بات ہے مگر ایک حدیث ضعیف میں آیا ہے لہذا امام اعظم نماز میں قبہ کو ناقض و ضومانے ہیں۔

یہ وہ نظر اڑ یہیں جو امام خوارزی نے پیش کئے اس قسم کے نظائر اتنے زیادہ ہیں کہ اگر ان سب کا استقصاء کیا جائے تو دفتر تیار ہو جائے اس کی دوسری نظر یہ ہے غیر مقلدین منی کو پاک کہتے ہیں احتلاف کے نزدیک یہ ناپاک ہے غیر مقلدین کا استدلال قیاس ہے کہ اصل اشیاء میں طہارت ہے منی کو ناپاک ہونے کی کوئی ولیم نہیں اس لئے وہ پاک ہے رہ گئی ام المؤمنین کی وہ حدیث جو بخاری اور مسلم نے روایت کی ہے وہ فرماتی ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کپڑے سے منی دھوتی تھی دھونے کا نشان ہوتا اور حضور اقدس ﷺ اسی کپڑے کو پہنے نماز کو جاتے تھے۔  
اس کے بالمعارض مسلم کی دوسری حدیث ہے کہ وہ فرماتی ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ

۱. فقالت: كثت أفسلة من ثوب رسول الله، فيخرج إلى الصلاة، وأثر الغسل في ثوبه أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب الروضة حديث رقم ۲۲۰ وأخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الطهارة حديث رقم (۸-۱۰۹) وكذلك النسائي في السنن في كتاب الطهارة حديث رقم ۱۰۹۴، وأخرجه ابن ماجه في السنن في كتاب الطهارة وستتها حديث رقم ۵۳۶، وأخرجه أحمد في المسند (۱۴۲۶) (مشكاة المصايح، كتاب الطهارة حديث رقم

اثر پچھے سب کو ناپاک ہو جانا چاہئے اور اگر اثر سے بخس ہونا مراد ہے۔ تو ہمارا مدعیٰ ثابت کرنے کا جائز  
کے گرنے سے کسی چیز کے ناپاک ہونے کے لئے رنگ یا بولیا مزہ کا سراست کرنا ضروری نہیں بخس  
نجاست کے گرنے سے ہی سے وہ چیز ناپاک ہو جائے گی۔ پھر یہ حکم مخدکا ہے اور پانی رقین ہے تو مخدک  
پر رقین کو قیاس کرنا قیاس معن القارق ہے۔ پھر آخر یہ قیاس ہی تو ہے لہذا آپ نے عمل قیاس پر کیا۔  
امام شافعی وغیرہ یہ تعریف کرتے ہیں کہ اگر وہ پانی وہ قلے ہے یعنی دو ملکے ہے تو پاک  
ہے اس سے کم ہے تو ناپاک ان کی دلیل یہ حدیث ہے:

إِذَا كَانَ الْمَاءُ فُلْتَيْنِ لَمْ يَحْمِلِ الْعَبَكَ<sup>۱</sup> (مشکوٰة، ص ۵۱)

جب پانی دو ملکے ہو تو وہ نجاست سے متاثر نہیں ہوتا لیکن ناپاک نہیں ہوتا۔

حالانکہ یہ حدیث ضعیف ہے پھر ملکے کی تعین بہت مشکل ہے ملکا چھوٹا بھی ہوتا ہے اور  
بڑا بھی کس مقدار کا ملکا ہوگا؟ دونوں فریق کے بال مقابل احتجاف کی دلیل یہ حدیث صحیح ہے جسے امام  
بخاری (ج اص ۲۷۴)، امام مسلم، امام ابو داؤد، امام نسائی، امام ترمذی، امام ابن ماجہ وغیرہ نے  
حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت کیا ہے کہ فرمایا:

لَا يَبُولُنَّ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الرَّاكِدِ الَّذِي لَا يَحْرِي لَمْ يَقْتَسِلْ فِيهِ<sup>۲</sup>

۱۔ اخرجه أحمد فی مسنده بلفظ لم یتحسے شیء ۲۷۲، وأخرجه أبو داؤد فی السنن فی کتاب  
الطهارة حدیث رقم ۶۳، وأخرجه الترمذی فی السنن فی أبواب الطهارة حدیث رقم ۶۷،  
وآخرجه ابن ماجہ فی السنن فی کتاب الطهارة و سنتها حدیث رقم ۵۱۷۔

۲۔ مشکاة المصایح، کتاب الطهارة، حدیث رقم ۴۷۷-(۴)۔

۳۔ اخرجه البخاری فی صحيحه فی کتاب الوضوء حدیث رقم ۲۳۹ وآخرجه مسلم فی  
صحيحه کتاب الطهارة حدیث رقم (۲۸۲-۹۰) وأخرجه أبو داؤد فی السنن فی کتاب  
الطهارة حدیث رقم ۶۹ وأخرجه الترمذی نحوه حدیث رقم ۶۸ وأخرجه النسائی فی السنن  
فی کتاب الطهارة حدیث رقم ۳۵ وأخرجه الدارمی فی السنن حدیث رقم ۷۵۷ وأخرجه  
احمد فی المسند ۳۴۶۲ - وأخرجه مسلم فی صحيحه عن جابر فی کتاب الطهارة حدیث  
رقم (۲۸۱-۹۴) وأحمد فی مسنده ۳۵۰۱۳ ولفظه ونهی رسول الله أَن يَال فی الماءِ الرَّاكِدِ

لا بأس ہے امام ترمذی نے اسے صدقہ کہا۔ اسی طرح ایک اور راوی ابراہیم بن زکریا کو بھی  
کچھ لوگوں نے ضعیف کہا مگر بزارنے اسے ثقہ کہا۔ چلے یہ حدیث دونوں سند کے اعتبار سے ضعیف  
ہے مگر و طریقے سے مروی ہونے کی وجہ سے حسن لغیرہ ضرور ہوئی اور احکام میں یہ بھی جست۔ اور  
آگے چلے ہم مان لیتے ہیں کہ یہ اب بھی ضعیف ہی رہی۔ مگر احتجاف کا اس پر عمل ہے اور یہی ہمارا  
مقصد ہے کہ احتجاف ضعیف حدیث کے ہوتے ہوئے بھی قیاس کے قریب نہیں جاتے اور اہل  
حدیث بنیت کے مدعا صحیح حدیث کے مقابلے میں قیاس پر عمل کرتے ہیں۔

۲) جب صحیح اور ضعیف حدیث متعارض ہوں تو احتجاف حدیث صحیح پر عمل کرتے ہیں بخلاف  
غیر مقلدین وغیرہ کے کوہ ضعیف ہی پر عمل کرتے ہیں اس کی مثال یہ سلسلہ ہے کہ ماہ قیل غیر جاری  
میں نجاست پڑ جائے تو وہ پاک ہے یا ناپاک؟  
احتجاف کہتے ہیں کہ وہ مطلقاً پاک ہے خواہ نجاست کا کوئی اثر رنگ، بو، مزہ پانی میں  
آئے یا نہ آئے۔

اما زہری کہتے ہیں کہ جب تک پانی میں نجاست کا اثر رنگ یا بولیا مزہ ظاہر نہ ہو پانی  
پاک ہے امام بخاری کا یہی مذهب معلوم ہوتا ہے ان کی دلیل یہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم سے سوال ہوا کہ چوہا اگر گھی میں گر جائے تو کیا کیا جائے فرمایا چہ ہے اور چوہے کے  
ارڈگرد کو چینک دو اور بقیہ گھی کھاؤ (بخاری، ص ۳۷)

اس حدیث سے ان لوگوں کا مدعیٰ کیسے ثابت ہوتا ہے یہ خود محل نظر ہے کہ حدیث سے  
ظاہر ہے کہ یہ جسے گھی کے بارے میں ہے۔ نیز چوہے کے ارڈگرد کا حکم صاف بتا رہا ہے کہ  
چوہے کے گرنے سے گھی کا کچھ حصہ ناپاک ہوایا لوگ یہ کہیں گے کہ یہی ہمارا متدل ہے چونکہ  
چوہے کا ارڈگرد چوہے سے متاثر ہو گا اس لئے ارڈگرد ناپاک ہو گیا لیکن اثر کا مطلب اگر رنگ یا بولیا  
مزہ کا گھی میں آ جانا مراد ہے تو یہ مسلم نہیں یہ ضروری نہیں کہ چوہے کے مرتے ہی اسی کا رنگ یا مزہ یا  
بو گھی میں آ جائے۔ ہاں اگر دیر تر ہے گا تو آسکتا ہے مگر پھر ارڈگرد کی تخصیص نہ ہوگی۔ جہاں تک

۱۔ صحيح البخاری، کتاب الوضوء، حدیث رقم ۲۳۵۔

اس پانی میں جو شہرا ہوا ہو بہتانہ ہو ہرگز پیشاب مت کرو۔ پھر اسی میں عسل کرو۔

اب انصاف کرنے والے انصاف کریں کہ حدیث صحیح پر احتجاف عمل کر رہے ہیں امام شافعی اس کے بالمقابل حدیث ضعیف پر اور امام بخاری قیاس پر پھر بھی احتجاف تارک حدیث اور عامل بالقیاس ہیں؟

(۵) اگر دو مضمون کی احادیث متعارض ہوں اور دونوں صحیح ہوں تو احتجاف ترجیح اس روایت کو دیتے ہیں جس کے راوی زیادہ فقیہ ہوں۔ اس کی نظر رفع یہ دین کا مسئلہ ہے۔ امام اوزاعی اور حضرت امام اعظم سے مکہ معلقہ میں دارالحیا طین میں ملاقات ہوئی۔ امام اوزاعی نے امام اعظم سے کہا! کیا بات ہے کہ آپ لوگ رکوع میں جاتے ہوئے اور رکوع سے اٹھتے ہوئے رفع یہ دین نہیں لرتے امام صاحب نے فرمایا کہ اس بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی صحیح روایت نہیں۔ امام اوزاعی نے کہا کیسے نہیں حالانکہ مجھ سے زہری نے حدیث بیان کی وہ سالم سے،

سالم اپنے والدابن عمر سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب نماز شروع کرتے جب رکوع میں جاتے جب رکوع سے اٹھتے تو رفع یہ دین کیا کرتے تھے۔ اس کے جواب میں حضرت امام اعظم نے فرمایا ہم سے حماد نے حدیث بیان کی وہ ابراہیم بن حنی سے وہ علقہ سے وہ اسود سے وہ عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ صرف افتتاح نماز کے وقت رفع یہ دین کرتے تھے اس کے بعد پھر نہیں کرتے تھے اس پر امام اوزاعی نے کہا کہ میں عن الزہری عن سالم عن أبيہ حدیث بیان کرتا ہوں اور آپ کہتے ہیں حدشی حماد عن ابراهیم عن علقة حضرت امام اعظم نے فرمایا حماد، زہری سے افقہ ہیں اور ابراہیم سالم سے افقہ ہیں اور علقة فقهہ میں ابن عمر سے کم نہیں اگرچہ صحابی ہونے کی وجہ سے علقة سے افضل ہیں اسود اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی فقد میں برتری سب کو معلوم ہے امام اوزاعی نے حدیث کو علومند سے ترجیح دی اور امام اعظم نے راویوں کے افقہ ہونے کی بیان دی۔ یہ بات بالکل واضح ہے کہ اگر دو متفاہد باتیں دو

۱۔ امام جلال الدین سیوطی شافعی متوفی ۹۰۶ھ نقل فرماتے ہیں کہ اساعیل بن عیاش سے مردی (یقیناً لگلے صفحہ پر)

فریق سے مردی ہوں۔ دونوں شفہ ہوں مگر ایک فریق کے راوی زیادہ عالم زیادہ ذہن زیادہ سمجھدار ہوں تو ہر دیانت دار عاقل اسی بات کو ترجیح دے گا جو فریق ثانی سے مردی ہو۔

اس سلسلے میں ایک لطیفہ بھی سنتے چلتے۔ غیر مقلدیت کے معلم اول میاں اساعیل دہلوی جب رفع یہ دین کرنے لگے تو کسی نے انہیں تو کا تو فرمایا کہ یہ سنت مردہ ہو بچی تھی میں اس کو زندہ کر رہا ہوں اور حدیث میں مردہ سنت زندہ کرنے پر سو (۱۰۰) شہیدوں کے ثواب کی بشارت ہے۔ تو کئے والے تو چھپ رہے۔ مگر جب یہ بات شاہ عبدالقدار نے سنی تو کہا ایں تو سمجھتا تھا کہ پڑھنے لکھنے کے بعد اساعیل کو کچھ آتا ہو گمراہے کچھ نہیں آیا حدیث میں یہ بشارت اس وقت ہے جب سنت کے مقابلے میں بدعت ہو سنت نہ ہو یہاں تو دونوں سنت ہیں۔ (ارواح ثلاثہ، ص ۹۲)

### شہبات اور جوابات

اگر ہم چاہیں تو اس قسم کی صدہا نظیریں پیش کر دیں مگر مقدمہ طویل سے طویل تر ہوتا جا رہا ہے اس قسم کے ابجات کے لئے پوری کتاب آپ کے ہاتھ میں ہے بات اس وقت تک مکمل نہ ہو گی جب تک کہ معاندین کے اعتراضات میں سے چندل کر کے ان کی قلعی نہ کھول دی جائے اس لئے اب ہم چنان اعتراضات کو پیش کر کے اس کے جوابات پڑیے ناظرین کر رہے ہیں۔

### یہاں اعتراف

حدیث صراحت کی خلاف ورزی کا ہے۔ اس کی حقیقت یہ ہے۔ ایک حدیث ہے کہ حضور اقدس ﷺ نے فرمایا،

لَا تُصْرُوا إِلَيْنَا الْغَمَمَ، فَمَنِ ابْتَاعَهَا بَعْدَ ذَلِكَ فَإِنَّهُ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنَ، بَعْدَ أَنْ

(بقیہ حصہ) وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام اوزاعی اور عمری سے سنا، ان دونوں نے فرمایا کہ امام ابوحنیفہ مشکل مسائل کو سب سے زیادہ جانتے والے تھے۔ (تبیض الصحیحہ بمناقب الإمام أبي حنیفة، قول الأوزاعی والعری، ص ۱۱۸، مطبوعۃ: ادارۃ القرآن والعلوم الاسلامیة، کراتشی، الطبعۃ الثانية، ۱۴۱۸ھ)

ذہبوا إلی أَنْ مَا رُوِيَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ فِي ذَلِكَ مَا تَقْدِمُ ذِكْرَنَاهُ فِي هَذَا  
الْبَابِ مَنْسُوخٌ  
يعنِّی، امام اعظم کی تحقیق یہ ہے کہ اس بارے میں رسول اللہ ﷺ سے جو کچھ مردی ہے وہ  
منسوخ ہے۔

اور اس پر اجماع ہے کہ حدیث منسوخ پر عمل جائز نہیں اور ثابت فرمایا کہ یہ اس حدیث  
سے منسوخ ہے جو حضرت ابن عمر سے مردی ہے کہ فرمایا:  
نَهَى النَّبِيُّ عَنِ بَيْعِ الْمَكَالِيِّ<sup>۱</sup>  
یعنی، نبی ﷺ نے ایسی بیع سے منع فرمایا جس میں بیع اور شرمن دنوں ادھار ہوں۔  
اور یہاں ایک عوض و دودھ ہے جو ادھار ہے کہ ابھی وہ موجود ہی نہیں اور دوسرا عوض  
ایک صاع کھجور یا جو ہے وہ بھی مشتری ابھی نہیں دے رہا ہے۔ اس لئے یہ اگر بیع ہے تو یہ بیع  
الدین بالدین (یعنی، ادھار کی بیع اور ادھار کے ساتھ) ہوئی اور فرمایا نیز اس کا خانہ اس حدیث سے  
بھی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
بیع سے مشتری جو فائدہ حاصل کرے وہ مشتری ہی کا ہے۔

اس حدیث کو تمام امت نے قبول کیا تھی کامام شافعی نے بھی۔ وہ بھی یہ فرماتے ہیں  
کہ اگر بیع کے بعد مشتری بیع میں کسی عیب پر مطلع ہو جس کی وجہ سے اسے واپس کر دیا تو مشتری نے  
بیع سے جو فائدہ حاصل کیا اس کا کوئی عوض نہیں مثلاً بکری خریدی، تین چار دن اس کا دودھ کھایا پھر  
کسی عیب پر واقف ہوا اور اسے واپس کر دیا تو جو دودھ کھایا ہے اس کا کوئی عوض مشتری نہیں دے گا  
دلیل بھی حدیث ہے اسی طرح مصراتہ میں بھی کوئی ضمان نہیں ہونا چاہئے اگر بالفرض تاریخ معلوم  
ہونے سے بیع کا دعویٰ نہ بھی درست ہو تو اتنا تو طاہر ہے کہ یہ حدیث مصراتہ، دوسری حدیثوں کے  
معارض ہے تو ایک حدیث کا ترک دوسری حدیثوں پر عمل کرنے کے لئے ہوا۔ تو یہ الزام کہ قیاس

۱۔ اخرجه الدارقطنی فی السنن حدیث رقم ۲۶۹ من کتاب البيوع، ونقشه ولی الخطيب فی المشکاة حدیث رقم ۲۸۶۳ (۳۰)۔

يَحْبِلُهَا: إِنْ شَاءَ أَمْسَكَ، وَإِنْ شَاءَ رَدَّهَا وَصَاغَعًا مِنْ تَمَرٍ  
(بخاری شریف، بحیث رقم ۲۸۸)

یعنی کے لئے اونٹ اور بکری وغیرہ کا دودھ دہنا نہ چھوڑ جس نے اس کے بعد خریدا تو  
دوہنے کے بعد اسے اختیار ہے اگر راضی ہے تو جانوروک لے ورنہ جانور والیں کر دے  
اور ایک صاع کھجور بھی دے۔

یہ بخاری کی روایت ہے مسلم شریف میں یہ زائد ہے کہ اسے تین دن تک خیار حاصل  
ہے اگر لوٹاے تو ایک صاع طعام دے گیہوں نہیں۔ اس عہد میں طعام کا اطلاق جو پر ہوتا تھا جیسا  
کہ حضرت ابو سعید خدریؓ سے اسی "بخاری" میں مردی ہے کہ انہوں نے فرمایا:  
كَانَ طَعَامُنَا الشَّعِيرُ<sup>۲</sup> یعنی، ان دنوں ہمارا کھانا جو تھا۔

لوگوں کی عادت تھی کہ جب جانور پینچا ہوتا تو پکھدن پہلے ہی سے اس کا دودھ دہنا بند  
کر دیتے تاکہ خریدار جب دو ہے تو سمجھے کہ یہ جانور اتنا تازیہ دادھ والا ہے تاکہ قیمت زیادہ سے  
زیادہ دے یہ ایک طرح کا دھوکہ تھا اس لئے منع فرمایا گیا اور چونکہ اس میں تازع کا بھی امکان  
تو ہی ہے اس لئے اس کا حل ارشاد ہوا۔

اس میں امام شافعی کا مسلک وہی ہے جو اس حدیث میں مذکور ہے مگر امام اعظم کا  
نہ ہب یہ ہے کہ اس صورت میں خیار نہیں بظاہر حدیث کے صریح منطق کے خلاف ہے مگر حقیقت  
پکھہ اور ہے امام طحاوی نے "شرح معانی الآثار" میں اس پر بہت محققانہ منفصل بحث کی ہے کہ امام  
اعظم کی تحقیق یہ ہے کہ یہ حدیث منسوخ لکھتے ہیں۔

۱۔ اخرجه البخاری فی صحيحہ فی کتاب البيوع حدیث رقم ۲۱۴۸، وأبو داؤد فی السنن  
كتاب البيوع والإحارات حدیث رقم ۳۴۴۳۔

۲۔ اخرجه مسلم فی صحيحہ فی کتاب البيوع حدیث رقم (۱۱-۱۵۱۵) والنسائی فی السنن  
وابن ماجہ فی السنن فی کتاب التجارات حدیث رقم ۲۲۳۹، ومالك فی المؤطرا حدیث رقم  
(۳۱-۵۱۴۵۴) من کتاب البيوع ونقله ولی الخطیب فی مشکاة المصایب حدیث رقم  
۵۸۹ (۳۰-۲۸۴۷)۔

سے حدیث کو ترک کیا سر اسر غلط ہے۔

یہ حدیث امت کے کئی مسلمات کے خلاف ہے اول ایسے بات پوری امت کو مسلم ہے کہ جب کسی چیز کو کسی کا عوض قرار دیا جائے تو عوضین کی مقدار اور جنس معلوم ہونی ضروری ہے۔ یہاں دودھ کی جنس تو معلوم ہے مگر مقدار معلوم نہیں ظاہر ہے کہ ہر جانور ایک ہی مقدار میں دودھ نہیں دیتا۔ سوچنے اونٹ اور بھیڑ بکری برابر ہی دودھ دیتے ہیں؟ پھر جانور کی واپسی ایک دن کے بعد بھی ہو سکتی ہے اور تین دن کے بعد بھی۔ ایک دن اور تین دن میں دودھ کی کتنی مقدار بڑھ جائے گی۔ گھٹ جائے گی۔ اور معاوضہ صرف ایک صاع کجھور یا جو ہے۔ خواہ اونٹ بھیڑ، بکری، گائے، بھینس۔ ایک دن میں واپس کرے خواہ تین دن کے بعد۔

**ثانیاً** یہ ایک صاع کجھور یا جو اس دودھ کا ضمان ہے جو مشتری نے کھایا ہے اور ضمان کی شارع نے صرف دوہی صورت رکھی ہے۔ مثلی چیزوں میں مثل اور غیر مثلی میں قیمت۔ ظاہر ہے کہ اگر دودھ کو مثلی مانو جیسا کہ حقیقت ہے تو اس کا ضمان اتنا دودھ لازم تھا کجھور یا جو۔ اور اگر اسے مثلی نہ مانیں ذوات القیم سے مانیں تو ظاہر ہے کہ اس قسم کی مختلف صورتوں میں دودھ کی قیمت ہمیشہ ایک صاع کجھور یا جو نہ ہوگی کم و بیش ہوگی۔ فرض کرو یہ جانور اونٹ اور تین دن کے بعد واپس کیا تو ظاہر ہے کہ دودھ کی مقدار زیادہ ہوگی۔ اور اگر فرض کرو یہ جانور بکری ہی اور اسے دوسرے ہی دن واپس کیا تو دودھ کی مقدار بہت کم ہوگی۔ پھر ہر صورت ہر جانور میں ایک صاع کجھور یا جو ضمان دینا کیسے درست ہوگا۔

**ثالثاً** اس قسم کے عقد کی ممانعت فریقین کے زدیک مسلم الثبوت احادیث سے ثابت ہے۔ مثلاً فرمایا کہ جو کجھور درخت پر ہو اسے کسی مقررہ مقدار کجھور سے نہ پیچو۔ کھیتی کو مقررہ غلے کے عوض نہ پیچو۔ اگرچہ یہاں کھیتی سامنے ہے۔ کجھور نظر کے سامنے ہے ایک ماہ قریب قریب اندازہ لگا سکتا ہے مگر چونکہ کھیتی میں کتنا غلہ ہے درخت پر کتنی کجھور یہیں ہیں۔ ان کی صحیح مقدار معلوم نہیں اس لئے منع فرمادیا۔ یہاں بھی جہالت ہے دودھ کی مقدار کیا ہے۔ معلوم نہیں حدیث مصراۃ عند الفرقین کا مسلم احادیث کے معارض ہے اس لئے اس کی محنت میں شبہ ہے لطف کی بات یہ ہے کہ اگر مزاابت اور

محافت میں سود کا اندازہ ہے تو یہاں بھی ہے اس لئے کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے زدیک سود کی بنیاد طعم اور شہرت ہے۔ دودھ اور کجھور یا جو میں دونوں با تین مشترک ہیں یہ حدیث کا قیاس سے ترک نہ ہوا بلکہ حدیث کا حدیث مسلم عند الکل کے ساتھ معارض ہونے کی وجہ سے ترک ہوا اور اس کی کثیر نظریں عہد صحابہ میں موجود ہیں۔

۱) حضرت ابو ہریرہ رض نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف یہ منسوب کیا کہ حضور نے فرمایا:

الْوُضُوءُ مِمَّا مَسَّتِ النَّارُ لَا يَعْيَنُ هَذَا آگٌ نَّهَىْ جَهَنَّمَ هَذَا وَصْوَهُ هُوَ

مثلاً آگ پر کپی ہوئی کوئی کچیر کھائی تو وضوؤٹ جائے گا۔ اسی بنا پر بعض آئندہ اس کے قائل ہیں کہ گوشت کھانے سے وضوؤٹ جاتا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رض نے یہ حدیث بیان کی تو وہاں حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی موجود تھے انہوں نے حضرت ابو ہریرہ کے سامنے یہ معارضہ پیش کیا۔

أَنَّ وَضْوَءَهُ مِنَ الدَّهْنِ إِنْ ضَاءَ مِنَ الْحَمِيمِ

کیا تیل کے استعمال سے یا گرم پانی کے استعمال سے وضوؤٹ جائے گا

اس کے جواب میں حضرت ابو ہریرہ نے فرمایا۔ سمجھیج جب حدیث رسول پیان کروں تو مثلیں نہ دیا کرو (ترمذی، ص ۱۲، ابن ماجہ، ص ۳۸)۔ مگر حضرت ابن عباس اپنی رائے پر قائم رہے۔ اور یہی جھوڑ کا نہ ہب ہے کہ آگ پر کپی ہوئی چیزوں کے کھانے سے وضوؤٹیں جاتا۔ کیا جھوڑ امت کو یہ ازارم دیا جاستا ہے کہ انہوں نے قیاس کی بنا پر حدیث کو ترک کر دیا۔

۲) حضرت ابو ہریرہ رض نے حضرت ابن عباس سے یہ حدیث بیان کی کہ جو جنازہ اٹھائے وضو کرے اس پر حضرت ابن عباس نے کہا:

۱۔ صحیح مسلم کتاب الحیض، حدیث رقم (۳۵۱-۹۰) رعن ابن هریرة ، حدیث رقم (۳۵۲) ایضاً سنن الدارمی حدیث رقم ۷۵۳۔

۲۔ اخرجه الترمذی فی السنن فی أبواب الطهارة حدیث رقم ۷۹ وابن ماجہ فی السنن فی کتاب الطهارة وستہا حدیث رقم ۴۸۵۔

اور ابن عمر کا مذہب ہے اب بتائیے حضرت علیؓ اور ان تینوں فقہاء صحابہ کے بارے میں کیا فتویٰ ہے؟ یہاں رائے تھے یا اہل حدیث؟

۳) ترمذی میں ہے (ج، ص ۱۲۱) کہ فاطمہ بنت قیس نے یہ حدیث بیان کی کہ میرے شوہرنے مجھے تین طلاقوں دیں۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے ان کے شوہر سے انہیں نہ عدالت کا نفقہ دلایا اور نہ رہنے کے لئے مکان دلایا۔ راوی حدیث مغیرہ کا بیان ہے کہ میں نے جب یہ حدیث ابراہیم سے ذکر کی تو انہوں نے کہا اس پر حضرت عمر نے یہ فرمایا تھا:

لَا نَدْعُ كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ نَبِيِّنَا يَقُولُ امْرًا لَا نَدْرِي أَخْفِظْتُ أَمْ نَسِيَّتُ  
فَكَانَ عَمَرٌ جَعَلَ لَهَا السُّكْنِيَّ وَالنَّفْقَةَ

ہم اللہ کی کتاب اور اپنے نبیؓ کی سنت کو ایک عورت کے کہنے سے نہیں چھوڑ سکتے۔ پتہ نہیں اس نے یاد کھایا بھول گئی۔ حضرت عمر نے اسی عورت کو نفقہ بھی دلایا اور مکان بھی۔

شارحنیں نے کہا کہ کتاب اللہ سے مراد سورۃ طلاق کی یہ دونوں آیتیں ہیں۔

۱) ﴿وَلَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُهُنَّ﴾ الایة (الطلاق: ۱۶۵)  
انہیں (عدت کے دوران) ان کے گھروں سے نہ کالو۔ اور نہ وہ خود گلیں۔

۲) ﴿إِسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَجْدِكُمْ﴾ الایة (الطلاق: ۶۶)  
جہاں خود رہتے ہو وہیں انہیں رکھو اپنی طاقت بھر۔

لیکن گزارش یہ ہے کہ ان آیتوں میں یہ تصریح نہیں ہے کہ طلاق والی کے لئے ہے اور آپ کے نزدیک خبر واحد سے کتاب اللہ کی تخصیص جائز، تو کیوں نہ اسے فاطمہ بنت قیس کی

۱۔ صحیح مسلم، کتاب الطلاق، حدیث رقم (۱۴۸۰-۵۱)۔

۲۔ صحیح مسلم (کتاب الطلاق، باب المطلقة علماً اخ) میں حضرت عمرؓ کا یہی قول ان الفاظ کے ساتھ مذکور ہے آپ نے فرمایا: لا تترك کتاب اللہ وسنته نبیا ﷺ والنفقة قال اللہ عزوجل ﴿وَلَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ﴾ الایة (الطلاق: ۱) حدیث رقم (۴۶-۱۴۸۰)۔

هلْ يَلْزَمُنَا الْوُضُوءُ مِنْ حَمْلِ عَيْدَانٍ يَا يَاسِةً (نور الانوار، ص ۱۷۸)  
یعنی، کیا سوکھی لکڑیاں اٹھانے سے ہم پر وضو لازم ہے۔

بعض حضرات نے ابو ہریرہ کی اس حدیث کی یہ تاویل کی ہے کہ ان کی مراد یہ تھی کہ جنازہ اٹھانے والا وضو کر کے جنازہ اٹھائے۔ تاکہ جنازہ پڑھنے میں تاخیر نہ ہو۔ لیکن اگر حضرت ابو ہریرہ کی مراد یہ تھی تو انہیں جواب دینا چاہئے تھا کہ میری مراد یہ ہے اپنی بیان کردہ حدیث کے مفہوم کوہہ بہتر سمجھتے تھے۔ حضرت ابن عباس کے مواخذہ پر خاموشی اس کی دلیل ہے کہ ان کی مراد یہی تھی کہ جنازہ اٹھانے سے وضو لوث جاتا ہے معاندین احتف ابن عباس کو کیا کہیں گے۔

۳) حضرت عبداللہ بن مسعودؓ سے یہ مسئلہ پوچھا گیا کہ ایک شخص نے نکاح کیا اور میر کچھ مقرر نہیں کیا پھر میر اس کی یہ زوجہ میر پائے گی یا نہیں؟ پائے گی تو کتنی؟ حضرت عبداللہ بن مسعودؓ نے ایک مہینہ تک غور و خوض کیا پھر یہ فتویٰ دیا میں نے اس بارے میں رسول اللہ ﷺ سے کچھ نہیں سنا۔ میں اپنی رائے بتاتا ہوں اگر درست ہے تو اللہ کی طرف سے ہے اور اگر درست نہیں تو میری طرف سے اور شیطان کی طرف سے۔ اس عورت کو میر مثل دیا جائے نہ کم نہ زیادہ۔ اسی مجمع میں معقل بن سنانؓ موجود تھے۔ کھڑے ہوئے اور کہا! میں اس کی گواہی دیتا ہوں کہ بردع بن واشق کے بارے میں حضور اقدس ﷺ نے یہی حکم دیا تھا یہ سن کر حضرت ابن مسعود اتنے خوش ہوئے کہ کبھی اتنے سرو نہیں دیکھے گئے تھے۔ لیکن حضرت علیؓ نے معقل بن سنان کی یہ حدیث نہیں تسلیم کی اور یہ کہہ کر اسے مسترد کر دیا۔

مَا نَصَعَ فِي قَوْلِ أَعْرَابِيْ بِوَالِ عَلَى عَقِيْبَيْهِ وَحَسْبُهَا الْمِيرَاثُ وَلَا مَهْرَ لَهَا

یعنی، اپنی ایڑیوں پر بیشاب کرنے والے گنوار کی بات پر ہم کان نہیں دھرتے اس عورت کو صرف میراث ملے گی میر اس کیلئے نہیں۔

حضرت علیؓ کا یہ قول نہ بھی ثابت ہو تو اتنا تو طہ ہے کہ حضرت علیؓ کا قول یہی ہے کہ ایسی عورت کو صرف میراث ملے گی اور کچھ بھی نہیں ملے گا اور یہی حضرت زید بن ثابت اور ابن عباس

۱۔ سنن الترمذی کتاب الطلاق والمعان حدث رقم ۱۱۸۰۔

قرآنی کے لئے لے جائے جاتے ہیں جنہیں ہدی کہتے ہیں۔ انہیں شاخت کے لئے یا تو گردن میں کچھ پہنادیا جاتا ہے یا پھر ان کے کوہان میں معمولی سارخم لگادیا جاتا ہے اسے اشعار کہتے ہیں احادیث میں ہے کہ خود رسول اللہ نے اشعار کیا۔ حضرت امام اعظم نے اشعار کو منع فرمایا اس پر قیامت سر پر اٹھائی گئی حالانکہ اس کی بھی بکثرت نظیریں پیش کر سکتے ہیں کہ احادیث کی صحت تسلیم کرتے ہوئے صحابہ کرام نے حدیث کے صریح مطوق کے خلاف اپنی رائے دی ملا صحیح حدیث میں ہے کہ فرمایا:

لَا تَمْنَعُوا أَمَاءَ اللَّهِ مَسَاجِدَ اللَّهِ<sup>۱</sup>

یعنی، اللہ کی کنیزوں کو اللہ کی مساجدوں میں حاضر ہونے سے مت روکو۔

اور عبیدین کی حاضری کے لئے فرمایا:

وَلَيَشَهَدُ الْخَيْرَ وَدَعْوَةَ الْمُسْلِمِينَ<sup>۲</sup>

یعنی، بھلائی اور مسلمانوں کی دعا میں حاضر ہوں۔

لیکن امام المؤمنین حضرت صدیقہ نے فرمایا:

لَوْ رَأَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أَحَدَثَتِ النِّسَاءُ لَمْ تَنْعَهُنَّ كَمَا مُنْعَتِ  
نِسَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ<sup>۳</sup>

آج عورتوں نے جو بنا رکھا ہے اگر نبی صلی اللہ علیہ وسلم دیکھتے انہیں مسجدوں سے روک دیتے جیسے بنی اسرائیل کی عورتیں روک دی گئیں۔

اور بالآخر آج پوری امت نے بالاتفاق عورتوں کو مسجد میں جانے سے روک دیا ہے  
بولئے پوری امت نے بھی وہی جرم کیا یا نہیں جو جرم ابو حنیفہ نے کیا جو اس کا جواب ہے وہی ہمارا

<sup>۱</sup> صحیح مسلم، کتاب الصلاۃ، حدیث رقم (۱۳۶-۴۴۲)

<sup>۲</sup> صحیح مسلم، کتاب الصلاۃ للعبیدین، حدیث رقم (۱۲-۸۹۰)

<sup>۳</sup> صحیح البخاری، کتاب الأذن، حدیث رقم ۸۶۹ و صحیح مسلم کتاب الصلاۃ حدیث رقم

(۴۴۵-۱۴۴)

حدیث سے حضرت عمر نے خاص فرمایا؟ آپ لوگوں کی زبان میں یہ حضرت عمر کا قیاس تھا کہ انہوں نے ان آئیوں کو اپنے عموم میں رکھا۔ تو یہ قیاس سے حدیث کا رد کرنا ہوا؟ بولئے، حضرت عمر کے بارے میں کیا تحقیق ہے؟ لطف کی بات یہ ہے کہ حضرت عمر نے صحابہ کرام کے مجمع عام میں یہ فیصلہ فرمایا۔ سب نے سکوت کیا، کیا سب صحابہ کرام قیاس تھے؟

رہ گئی وہ حدیث جو اس کے معارض ہے وہ ”ترمذی“ میں مذکور نہیں البتہ احتجاف کے اصول فقہ میں مذکور ہے کہ حضرت عمر نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے سنائیں عورت کے لئے نفقہ اور سکنی ہے یہاں بھی احتمال ہے کہ کہیں جو حضرت عمر نے سنا وہ مطلق مطلقہ کے لئے ہوا اور اسی پر مطلقہ ملاش کو قیاس فرمایا۔ جیسا کہ کتاب اللہ کے سلسلے میں ظاہر ہو گیا اور اگر بالفرض یہ ارشاد خاص مطلقہ ملاش کے بارے میں ہی ہو تو ایک حدیث کی دوسرے پر ترجیح کی وجہ حضرت عمر رض کا اتفاق ہونا ہے اور یہی احتجاف بھی کہتے ہیں کہ قعارض کے وقت ترجیح اس روایت کو ہو گی جس کے راوی زیادہ فقیہ ہوں لیکن اب ہمیں یہ بتائیے کہ حضرت امام مالک امام شافعی یا اب بن سعد کا نذهب یہ ہے کہ اسے رہنے کے لئے مکان ملے گا مگر نفقہ نہیں ملے گا ترمذی میں ہے:

قال بعض أهل العلم لها السكى ولا نفقه لها وهو قول مالك بن أنس  
والليث بن سعد والشافعى<sup>۴</sup>

بعض اہل علم نے کہا اسے رہنے کے لئے مکان ملے گا نفقہ نہیں ملے گا یہ مالک بن انس،  
لیث بن سعد اور شافعی کا نذهب ہے

ان تینوں آئمہ کو کس زمرے میں داخل مانتے ہو اہل رائے کے یا اہل حدیث کے؟

### ایک اور ا Razam

حدیث مصراتہ کی طرح احتجاف کو حدیث کے بالمقابل قیاس پر عمل کرنے کا بہت زیادہ طعن، اشعار کی کراہت کے قول سے دیا جاتا ہے اس کا تصدیق یہ ہے کہ ایام حج میں جو جانور مکہ معظمه

<sup>۴</sup> سنن الترمذی، کتاب الطلاق واللعان حدث رقم ۱۱۸۰۔

کی مثالیں اور پرگزرنگی ہیں۔

زیادہ غلط فہمی اس وجہ سے ہوئی کہ اصول فقہ میں ایک قاعدہ عام طور پر لکھا ہے کہ اگر راوی فقیہ ہے تو اس کی حدیث قیاس کے بالقابل راجح ہوگی اور اگر فقیہ نہیں تو قیاس کو ترجیح ہوگی۔ لیکن کوئی یہ ثابت نہیں کر سکتا کہ یہ حضرت امام اعظم نے کہیں بھی فرمایا ہو۔ فقہ، اصول فقہ کے لاکھوں صفات میں نے دیکھ دیا لے مگر کہیں نہیں ملا کہ یہ امام اعظم نے فرمایا ہے۔ اصول فقہ میں یہ تصریح ہے کہ یہ صرف عیلیٰ بن ابیان اور ان کے کچھ تبعین کی ذاتی رائے ہے۔ امام ابو الحسن کرنی وغیرہ اس کے خلاف ہیں۔ ”مسلم الثبوت“ اٹھا کر دیکھو انہوں نے امام ابو الحسن کرنی ہی کے قول کو ترجیح دی ہے۔ یہ تدقیق بڑی جرأت ہے کہ اگر کوئی بات کسی ایک یا چند شخص علماء نے کہہ دی تو بلاشبتو اس کو امام اعظم کے سر تھوپ دیا گیا۔ جب کہ خود احناف اس کے خلاف ہوں اور اسے غیر صحیح کہہ دیں ہوں۔

۱) پھر احناف کے نزدیک اس قاعدے کے ناقابل اعتبار ہونے کے نظائر بھی بکثرت ہیں۔ مثلاً نماز میں فقہہ سے وضو و نوٹ جاتا ہے۔ یہ قیاس کے خلاف ہے اور یہی امام مالک وغیرہ کا مذهب بھی ہے کہ یہ ناضر وضو نہیں۔ امام محمد اس پر کلام کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

لولا ما جاءَ من الآثار كانَ القياس على ما قالَ أهـلـ المـديـنـةـ لـكـنـ لاـ قـيـاسـ معـ الآـثـارـ وـلـوـلاـ يـبـغـيـ إـلـاـ يـنـقـادـ الآـثـارـ

اگر حدیث نہ ہوتی تو قیاس وہی تھا جو اہل مدینہ کہتے ہیں لیکن حدیث کے ہوتے ہوئے قیاس کچھ نہیں صرف احادیث ہی کی انتباع کرنی چاہئے۔

۲) رمضان میں بھول کر کھانے پینے سے روزہ نہیں ٹوٹا یہ حدیث سے ثابت ہے قیاس چاہتا ہے کہ جب کھاپی لیا تو روزہ ختم گمراہ امام اعظم نے فرمایا:

لولا ما جاءَ فـي هـذـاـ مـنـ الآـثـارـ لـأـمـرـتـ بالـقـضـاءـ

اگر اس بارے میں احادیث نہ ہوتیں تو میں ایسے روزے کی قضاۓ کا حکم دیتا۔

جواب ہے۔

### اشعار کی کراہت کی وجہ

اشعار جو مسنون تھا وہ صرف یہ تھا کہ اونٹ کے دائیں یا بائیں کوہاں کے نیچے تھوڑا سا بچڑے میں شگاف لگادیں کہ کچھ خون بہہ جائے لیکن جب لوگوں نے اس میں تعدی کی شروع کر گئے گھرے زخم لگانے لگے جو گوشت پر پیٹھ جاتا۔ اس میں بلا ضرورت شرعیہ جانور کو ایذا بھی دینی تھی اور یہ بھی خطرہ تھا کہ یہ زخم بڑھ کر جانور کے ہلاک ہونے کا سبب نہ بن جائے تو امام اعظم نے اپنے زمانہ کے اشعار کو مکروہ بتایا۔ مذہبی ارکان کی ادائیں کبھی بھی عوام کا جوش تعدی کی حد تک بڑھ جاتا ہے یہی حال اشعار میں بھی ہونے لگا تھا اس لئے سد الباب الفتحہ<sup>۱</sup> امام اعظم نے اسے مکروہ بتایا جیسے عورتوں کو اس زمانے میں مسجد میں نماز کے لئے جانے سے روکنا حدیث لَا تَقْنَعُوا آتِيَةَ اللَّهِ مَسَاجِدَ اللَّهِ كے منافی نہیں۔ اسی طرح اشعار میں تعدی کی بنا پر اشعار کو مکروہ کہنا، حدیث کے منافی نہیں۔ یہ لوگوں کے احوال کے اعتبار سے ہے۔

اس قسم کے الزامات حضرت امام اعظم کے عہد میں بھی لگائے گئے جس سے بڑے بڑے آئندہ متاثر بھی ہوئے۔ مگر جب روبرو کشتو ہوئی تو لوگوں کے شکوک و شبہات دور ہو گئے جس

۱ عن ابن عباس، قال: صلی رسول الله ﷺ الظہر بذی الحلیفة، ثم دعا بناقتہ فأشعرها في صفحة سنامہ الأیمن وسلت الدم عنها الخ اخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الحج حدیث رقم (۱۲۴۲-۲۰۴) وأبو داود في السنن في كتاب المناسك حدیث رقم ۱۷۵۲ والترمذی في السنن في كتاب الحج حدیث رقم ۹۰۶ والننسائی في كتاب المناسك حدیث رقم ۲۷۷۴ والدارمی باب :في الاشعار كيف يشعر حدیث رقم ۱۹۵۳ وأحمد في المسند ۲۱۶۱ ، یعنی، حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ذواللیفہ کے مقام پر ظہر کی نمازا دافر مالی پھر اپنی اونٹی مٹنگا کر اس کے کوہاں کے دائیں جانب اشعار فرمایا اور اس کے خون کو صاف کر دیا۔

۲ یعنی، حد سے تجاوز کر گئے۔

۳ یعنی، فتنے کا دروازہ بند کرنے کے لئے۔

نہیں امام بخاری اس کی حدیث نہیں لیتے۔ یقیناً محدثین لیتے ہیں احتجاف اور جہوڑ محدثین کے یہاں حدیث مُرسل جوت ہے۔ کچھ محدثین کے یہاں جوت نہیں۔ ان شرائط کے اختلاف سے احادیث کی صحت اور عدم صحت میں اختلاف ہو سکتا ہے۔ بلکہ ہوا ہے اس کے علاوہ رواۃ کے بارے میں مختلف نظریات ہیں ان کی وجہ سے بھی اختلاف پیدا ہوا ہے پھر ان ظاہر و جوہ سے ہٹ کر کبھی ظاہر حدیث صحیح ہے۔ مفضل السند ہے تمام راوی شفہ ہیں کوئی خرابی نہیں نظر آتی۔ مگر ایک ماہر حدیث کا نثار، حاذق اسے کسی خفیٰ علت کی بنا پر ضعیف کہہ دیتا ہے پھر لاطف یہ کہ محدثین خود ہی تصریح کرتے ہیں کہ کبھی خود ناقہ وہ وجہ نہیں بیان کر سکتا جو اس کے معلل ہونے کی ہے۔ جیسے ایک صراف سونے چاندی کو پر کھ کے خود جان لیتا ہے کہ کھڑی ہے کہ کھوٹی مگر دوسرے کو بتا نہیں پاتا۔ مشہور محدث ابو حاتم سے کسی نے چند محدثیوں کے بارے میں سوال کیا۔ انہوں نے بعض کو صحیح بعض کو درج بعض کو منکر، بتایا۔ سائل نے عرض کیا آپ کو کیسے معلوم ہوا؟ کیا راویوں نے آپ کو تفصیل بتائی ہے؟ ابو حاتم نے کہا نہیں، مجھے ایسا ہی معلوم ہوتا ہے اس نے کہا! کیا آپ غیب جانتے ہیں؟ فرمایا تو دوسرے ماہرین سے پوچھ لو اگر وہ میری موافقت کریں تو مانو۔ اس نے جا کر انہیں کے معاصر دوسرے محدث ابو زرعہ سے پوچھا۔ انہوں نے بھی وہی کہا جو ابو حاتم نے کہا تھا۔ اب اس کو اطمینان ہوا (فتح المغیث)۔ امام بخاری کے استاذ اور مسلم التبوث محدث علی بن مدینی نے کہا:

هِ إِلَامٌ وَلَوْ قُلْتَ لِلْقَيْمِ بِالْعَلَلِ مِنْ أَينَ لَكَ هَذَا لَمْ تَكُنْ لَهُ حَجَةٌ۔

(فتح المغیث)

یہ الہام ہے اگر علل کے ماہر سے پوچھو کر تم نے کس بنا پر اسے معلل کہا تو وہ کوئی دلیل نہیں پیش کر سکتا۔

بعض محدثین نے اسی کو یوں کہا ہے:

أَثْرٌ يَهْجُمُ عَلَى قُلُوبِهِمْ لَا يُمْكِنُهُمْ رَدُّهُ وَهِيَةٌ نَفْسَانِيَّةٌ لَا مَعْدُلٌ لَهُمْ۔

یہ ایک اثر ہے جو محدثین کے دل میں وارد ہوتا ہے جسے وہ روذیں کر سکتے اور ایک نفیتی

## احادیث کے علل قادحہ خفیہ

یہاں ایک لکھتہ یہ قابلِ لحاظ ہے کہ احادیث کی صحت و عدم صحت میں بھی اختلاف رائے ہوا ہے ایک ہی حدیث دسیوں محدثین کے نزدیک صحیح ہے مگر دوسرے محدثین اس کو ضعیف کہتے ہیں یہ ضروری نہیں کہ جس حدیث کو صحیح کہتے ہوں وہ واقع میں بھی صحیح ہو۔ یادو دوسرے محدثین کے نزدیک بھی صحیح ہو۔ اور یہ آپ ضعیف کہتے ہوں وہ واقع میں ضعیف ہی ہو۔ یادو دوسرے محدثین کے نزدیک ضعیف ہی ہو۔ اس کی ایک مثال وہ احادیث ہیں کہ جن سے آمین بالجہر ثابت کیا جاتا ہے ان میں سے کوئی حدیث امام بخاری کے نزدیک صحیح نہیں اس لئے کہ اگر ان میں ایک بھی ان کے نزدیک صحیح ہوتی تو جبکہ امام بخاری نے آمین بالجہر کا باب باندھا ہے تو اسے ضرور ذکر فرماتے آمین بالجہر کا باب باندھنے کے باوجود بھی ان محدثیوں میں سے کسی حدیث کو ذکر نہ کرنا اس کی دلیل ہے کہ یہ احادیث امام بخاری کے نزدیک صحیح نہیں مگر دوسرے محدثین اسے صحیح مانتے ہیں۔  
دوسری مثال یہ حدیث ہے۔

مَنْ صَلَّى خَلْفَ الْإِمَامِ فَإِنْ قَرَأَهُ الْإِمَامُ لَهُ قِرَاءَةً

جو کسی امام کے پیچھے ناز پڑھے تو امام کی قراءات اس کی قراءات ہے۔

معاندین اس حدیث میں طرح طرح کے کیڑے نکاتے ہیں مگر یہ حدیث صحیح ہر قدر ہر علت سے پاک ہے۔ امام محمد بن موسیٰ طا (ص ۹۸) میں ایسی سند کے ساتھ جس کے قام رجال صحاح ست کے رجال ہیں۔ روایت کیا امام ابن ہمام (فتح القدر، ص ۱۳۶) نے فرمایا، یہ حدیث شیخین کے شرط پر صحیح ہے۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ محدثین نے صحت کے معیار الگ الگ قائم کئے ہیں۔ مثلاً حضرت امام اعظم کے نزدیک دیگر اور شرودت کے ساتھ یہ شرط بھی ہے کہ راوی حدیث کو سننے کے وقت سے لے کر وقت تک یاد رکھے ہو یہ کڑی شرط امام بخاری اور مسلم کے یہاں بھی نہیں۔ امام بخاری کے یہاں حدیث متعین میں معاصرت کے ساتھ لقاء شرط ہے امام مسلم کے یہاں لقاء کی شرط نہیں صرف معاصرت کافی ہے۔ جو یہ کہتے ہیں کہ ایمان قول و فعل

إِنَّ اللَّهَ خَيْرُ عَبْدًا بَيْنَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَانْحَتَارَ ذَلِكَ الْعَبْدُ مَا عِنْدَ اللَّهِ۔  
یعنی، اللہ نے ایک بندے کو یہ اختیار دیا کہ دنیا پسند کرے یا حضوری بارگاہ، اس بندے نے حضوری بارگاہ کو پسند کیا۔

یہ سن کر حضرت ابو بکر رونے لگے۔ حضرت ابو سعید خدری راوی حدیث کہتے ہیں کہ ہم لوگوں کو اس پر تعجب ہوا، روکیوں رہے میں مگر بعد میں معلوم ہوا کہ وہ بندہ مختار خود حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم تھے اور ابو بکر ہم سب سے زیادہ علم والے تھے۔ (بخاری، ج ۱، ص ۵۱۶)

(۲) حضرت فاروق اعظم، ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو اپنے قریب رکھتے تھے۔ یہ بات دوسرے بزرگوں کو ناپسند ہوئی کہ ہمارے لذکوں کو اتنا قریب کیوں نہیں کرتے۔ خدمت میں عرض کیا۔ حضرت عمر نے سب کے صاحبزادوں کو اور ابن عباس کو بھی بایا۔ اور دریافت فرمایا کہ سورۃ نصر (اذا جاءَ ..... ) سے کیا سمجھتے ہو۔ کچھ صاحبزادے تو بالکل خاموش رہے پچھے عرض کیا۔ ہمیں یہ حکم دیا گیا ہے کہ جب ہماری مدد ہوئی ہمیں فتح فیسب ہوئی تو ہم اللہ کی تسبیح و تحمید کریں۔ استغفار کریں یعنی اس کا شکر کریں۔ حضرت عمر نے حضرت ابن عباس سے پوچھا کہ تم کیا کہتے ہو؟ تو انہوں نے عرض کیا، اس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے قرب کی خبر دی جا رہی ہے۔

کچھ اسی قسم کا معاملہ حضرت امام اعظم اور ان کے معاصرین و معاندین کا بھی ہے حضرت امام اعظم کو اللہ عز وجل نے قرآن و احادیث کے معانی کے سمجھنے کی ایسی قوت و صلاحیت عطا فرمائی تھی جو دوسروں میں نہ تھی۔ دوسروں کی نظریں الفاظ کی سطح تک رہتیں اور امام اعظم کی کتنے رس فہم معانی کے دیقان سے دیقان اوق سے اوق بلوں تک پہنچ جاتی۔ جس پر یہ لوگ خود جیران رہ جاتے۔ ان میں جنہیں اللہ چاہتا، امام کی جلالت تسلیم کر لیتا، ورنہ وہ معاندانہ روش پر آڑا رہتا۔

علام ابن حجر کی شافعی نے ”الخیرات الحسان“ میں خطیب کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ حضرت امام ابو یوسف نے فرمایا حدیث کی تفسیر اور حدیث میں جہاں جہاں فقہی نکات ہیں ان

۱۔ آخرجه البخاری فی صحیحہ کتاب (المناقب او) فضائل أصحاب النبی ﷺ حدیث رقم

تاثر ہے جس سے وہ صرف نظر نہیں کر سکتے۔ اور کچھ حضرات نے یہ کہا کہ صحیح احادیث میں ایک خاص نورانیت ہوتی ہے وہ جب کسی میں نہیں ملتی تو محدث جان جاتا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں۔

محمد شین کو من جانب اللہ ایسا ملکہ حاصل ہونا بعد از قیاس نہیں کہ وہ اپنی فراست ایمانی سے یہ فرق کر سکیں کہ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے یا نہیں، یہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل ہے یا نہیں۔ حضرت امام اعظم اپنے وقت کے ہی نہیں۔ بلکہ — بعد کے اعتبار سے بھی ایک عظیم ہی نہیں۔ عظیم جیل ہی نہیں۔ اعلیٰ کبیر ہی نہیں۔ اکبر حدیث بھی تھے اور ایسے ماہر حاذق کہ احادیث سے متعلق تمام اسرار و رموز سے کا خندہ واقف تھے۔ اور ساتھ ساتھ بے مثال مجہد بھی۔ انہوں نے اپنے اس خداداوملکہ سے کام لے کر کچھ احادیث کو عمل خفیہ تادھ کی بنابر مغلل ہونے کی وجہ سے ترک کر دیا۔ تو یہ حقیقت میں عمل بالحدیث کا ترک نہ ہوا۔ لیکن معاندین کا کوئی علاج نہیں۔

### معانی حدیث کی فہم

پھر قرآن و حدیث کے معانی کا سمجھنا ہر شخص کا، کام نہیں۔ حدیث گزر پہنچ کر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اللہ عز وجل جس کے ساتھ خیر کا ارادہ فرماتا ہے اسے دین میں سمجھ عطا فرماتا ہے۔ اسی ”بخاری“ کتاب اعلم میں حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ارشاد مذکور ہے:

**فَهُمْ أَعْطَيْهُ رَحْمَةً مُسْلِمَةً** (بخاری شریف، ج ۱، ص ۲۱)  
سمجھ جو کسی مسلمان کو دی گئی ہو۔

پھر سمجھنے والے بھی مختلف مدارج کے ہوتے ہیں ایک چیز سے ایک بات ایک کے سمجھ میں آتی ہے۔ اور دوسرے لوگ اسے نہیں سمجھ پاتے ہیں۔

(۱) حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اخیر عمر مبارک دوران خطبہ فرمایا:

۱۔ آخرجه البخاری فی صحیحہ فی کتاب العلم، حدیث رقم ۱۱۱۔

اعظم پر طعن سب و شتم پر اترائے۔ امام بخاری سے بڑی عقیدت تھی تو ان لغزشوں کی صحیح کرتے۔ لیکن تو ان سے ہونہ سکا، کیا یہ..... کہ حضرت امام اعظم کا ایک قول ڈھونڈ نکلا۔ جو ان معاندین کی پڑھی ہوئی تھوڑے خلاف ہے۔ قصہ یہ ہے کہ ابو عمر و علاء تھوڑی مقری نے حضرت امام اعظم سے پوچھا کہ قتل بالمشکل سے قصاص واجب ہے یا نہیں؟ فرمایا نہیں، اس پر ابو عمرو نے کہا اگر وہ مجذوب کے پھر سے مارے پھر بھی نہیں فرمایا،  
لو قتلہ بابا قبیس  
اگرچہ (جل) ابی قبیس سے قتل کرے۔

چونکہ ابو قبیس پر ”بَا“ حرف جار داخل ہے اس لئے اس کو یاء کے ساتھ ”بابی قبیس“ ہونا چاہئے تھا اور حضرت امام اعظم نے اسے الف کے ساتھ فرمایا۔ یہ تھوڑے قاعدے سے ناوائی کی دلیل ہے۔

حالانکہ حقیقت اس کے برعکس ہے اس سے ایک طرف حضرت امام اعظم ﷺ کا تھوڑی تحریث ہوتا ہے تو دوسری طرف معاندین کی جہالت اور علم تھوڑے میں ان کی بے ما انگلی ثابت ہوتی ہے اور حدیہ یہ ہے کہ بخاری سے بھی واقعیت نہیں۔ بخاری قتل ابی جہل میں ہے کہ حضرت ابن مسعود ﷺ ابو جہل کا سر قلم کرنے گئے تو اس سے کہا انت ابی جہل، جو روایت بطریق محمد بن شعیب ہے۔ اس میں معتمد روایت بھی ہے جیسا کہ فتح الباری میں ہے حالانکہ ہونا چاہئے ابو جہل، اپنے مخالف پر اعتراض کرنے چلے تھے اور وہ ان کے ہی امام پر لوٹ آیا۔ اولیاء اللہ کے ساتھ عداوت کا یہی حال ہوتا ہے حقیقت یہ ہے کہ نہ ”بَابِا قبیس“ غلط ہے اور نہ ”انت ابی جہل“ غلط۔ اسماے سے مکہرہ میں ایک لغت یہ بھی ہے کہ ”جب غیر یا عے متكلم کی جانب مضاف ہو تو ہر حالت میں الف کے ساتھ ان کا اعراب ہوگا“، چنانچہ اسی لغت پر مندرجہ ذیل شعر ہے،

إِنْ أَبَاهَا وَأَبَا أَبَاهَا      قَدْ بَلَغَنَا فِي الْمُحَدِّثِيَّاتِ

مگر ان غریبوں کو بھی معلوم ہے کہ چونکہ تھوڑی میں اسماے سترہ مکہرہ کا اعراب یہ لکھا ہے کہ حالت جر میں یا کے ساتھ اور حالت رفع میں ”واو“ کے ساتھ اس لئے ”انت ابی جہل، ولو

کا جانے والا میں نے امام ابو حنیفہ سے زیادہ کسی کو نہیں دیکھا۔ میں نے جب کبھی ان کا خلاف کیا پھر غور کیا تو ان کا مذہب آخرت میں زیادہ نجات دہنہ نظر آیا۔ ایک بار حضرت امام اعظم، حضرت سلیمان اعمش کے بیہاں تھے۔ امام اعمش سے کسی نے کچھ مسائل دریافت کئے انہوں نے امام اعظم سے پوچھا آپ کیا کہتے ہیں؟ حضرت امام اعظم نے ان سب کے حکم بیان فرمائے۔ امام اعمش نے پوچھا کس سے یہ کہتے ہو؟ فرمایا آپ ہی کی بیان کردہ ان احادیث سے اور ان احادیث کو مع سندوں کے بیان کر دیا۔ امام اعمش نے فرمایا، بس، بس، میں نے آپ سے جتنی حدیثیں سو دن میں بیان کیں آپ نے وہ سب ایک دن میں سنا ذالی، میں نہیں جانتا کہ آپ ان احادیث پر عمل کرتے ہیں۔

يَا معاشر الْفَقَهَاءِ! أَنْتُ الْأَطْبَاءُ وَنَحْنُ الصَّيَادُلَةُ وَأَنْتُ أَيْهَا الرَّجُلُ الْخَذِيلُ بَكَلَّا  
الطرفین (الخبرات الحسان، ص ۶۶۰)

اسے گروہ فقهاء! تم طبیب ہو اور ہم محدثین عطاوار اور آپ نے دونوں کو حاصل کر لیا۔ اللہ عزوجل سے حضرت سلیمان اعمش کو جزاۓ خیر فرمائے۔ انہوں نے ان تمام مباحث کو جو آج تک محدثین اور فقهاء کے مراتب کی تعیین میں چلی آ رہی ہے۔ ان چند لفظوں میں سمیٹ کر کھدیا ہے اب ہم بھی اس گفتگو کو انہیں الفاظ پر ختم کرتے ہیں۔

### ایک لطیفہ

حضرت امام اعظم ﷺ کی جلالت شان گھٹانے کے لئے ایک جاہلانہ سوال اچھا لاحجا تا ہے۔ آج کل کے غیر مقلدین اسے بطور وظیفہ پڑھتے بھی ہیں اور اپنے غیر مقلدین طلبہ کو پڑھاتے بھی ہیں۔ اس کا خاص سبب یہ ہے کہ حضرت امام بخاری سے بآ جلالت شان کہیں کہیں لغوی و صرفی لغزش ہو گئی ہے۔ جن پرشارحین نے کلام کیا ہے۔ علامہ عینی (حفی) نے بھی ان لغزشوں کا تذکرہ اپنی شرح میں کر دیا ہے۔ بس کیا تھا بھڑ کے چھتے میں لکڑی چلی گئی۔ ساری دنیا امام بخاری پر اعتراض کرے تو کرے ایک حنفی کیوں کچھ کہے۔ دیانت خدا ترسی سب کو بالائے طاق رکھ کرام

میں نہ مل سکے۔ ان میں انہوں نے قرآن و احادیث سے مستخرج احکام کو سامنے رکھ کر اجتہاد سے احکام معلوم کئے ہیں تو آپ بتائیں کہ پھر فقہاء کے اقوال کیوں قابل قبول نہ ہوں گے۔ اور یہ حقیقت میں اقوال فقہاء پر اعتماد کرنا نہیں بلکہ اصل اعتماد قرآن و حدیث پر ہے۔ یہ اقوال فقہاء قرآن و احادیث سے ماخوذ ہیں۔ اس لئے یہ قابل اعتماد ہیں۔ جیسے آپ لوگ بھی ایک ہی صدی میں غیر مقلدیت کو اپنے لئے سرمایہ افتخار جانتے ہوئے بھی ”فتاویٰ نذریہ“، ”فتاویٰ شناسی“ پر اعتماد کرتے ہیں۔ اور وہی آپ لوگوں کا معمول یہ ہے۔ کیا امام اعظم، امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل کے اقوال پر اعتماد جائز نہیں؟ اور میاں نذر حسین دہلوی اور مولوی ثناء اللہ امر ترسی کے اقوال کا درجہ قرآن و احادیث کے برابر ہے کہ ان پر اعتماد درست ہے؟

اقوال فقہاء پر اعتماد یقیناً اس وقت ناجائز و حرام ہوتا جب یہ ان کی ذاتی رائے ہوتی۔ اور (یہ رائے) قرآن و احادیث کے معارض ہوتی۔ مگر جب ان کے اقوال قرآن و حدیث کے مطابق ہیں تو ان پر اعتماد اصل میں قرآن و احادیث ہی پر اعتماد ہے۔

### چوتھا جواب

اصل معاملہ یہ ہے کہ جو مجتہد نہیں اسے کسی نہ کسی مجتہد کی تقلید کرنی فرض ہے۔ اس قدر پر امت کا اجماع ہے اور یہ قرآن و احادیث سے بھی ثابت ہے مجتہد کون ہے؟ یا کون ہو سکتا ہے؟ اس کو آپ اس سے سمجھ لیں کہ ایک لاکھ چونٹیں ہزار صحابہ کرام میں سے مجتہد کتنے ہوئے ان کو انگلیوں پر گنا جاسکتا ہے۔ یہ تفصیل کا موقع نہیں اب جو مجتہد نہیں لامحالہ اسے کسی نہ کسی مجتہد کی تقلید کرنی ہے اور جب وہ مقلد ہے تو اس امام کے اقوال پر اعتماد کرنا لازم ہے جس کا مقلد ہے، اسے برہ راست قرآن و احادیث سے مسائل کے استخراج کی کوشش جائز نہیں۔ امت کی اکثریت بلکہ غالب اکثریت غیر مجتہد ہے اس لئے وہ لوگ اقوال فقہاء سے احکام تلاش کرتے ہیں۔ اور اسی پر اعتماد کرتے ہیں اور یہ عمل خود اجلہ محدثین مصنفوں صحابہ سنت حقیقت کے شیخین کے اساتذہ کا تھا کہ اگر ان کے پاس کوئی مسئلہ پوچھئے آتا تو اسے فقہاء کی طرف رجوع کا حکم دیتے یا یہ

قتلہ بابا قبیس ”غلط ہے۔

### ایک اور طعن اور اس کے جوابات

فقہی ہی نہیں مطلقاً فتحہ پر امام بخاری کا ایک طعن برابر چلا آرہا ہے۔ اور آج کل کے معاندین امام بخاری کے کامنے ہے پر بندوق رکھ کر اس کا احناف کو نشانہ بناتے ہیں۔ وہ یہ کہ فقہاء احادیث کو پھوڑ کر اقوال رجال سے احکام نکالتے ہیں اسی میں پھنسنے رہتے ہیں۔

### پہلا جواب

اس کا یہ ہے کہ خود امام بخاری نے بھی اقوال رجال سے احکام استنباط فرمائے، اور انہیں دلیل بنایا بلکہ کہیں کہیں صرف اقوال رجال ہی کو دلیل بنایا۔ ان کے ابواب کو اٹھا کر دیکھئے کہ کتنے ابواب میں حدیث سے پہلے اقوال رجال ذکر کرتے ہیں پھر حدیث اور کہیں کہیں تو باہ کے تحت کوئی حدیث نہیں صرف اقوال الرجال ہی ہیں بلکہ ایک عامی کو امام بخاری کی طرز سے یہ شبہ ہو سکتا ہے کہ ان کے نزدیک اقوال الرجال کی حیثیت حدیث سے زائد ہے۔ اس لئے کہ امام بخاری کی ترتیب یہ ہے کہ وہ باب کی تائید میں پہلے آیت ذکر کرتے ہیں اگر اس کی مسوید کوئی آیت ہو۔ پھر اقوال الرجال پھر حدیث اگر کوئی ان کے پاس ہوتی ہے تو ظاہر ہے کہ قرآن مجید سب پر تقدم۔ اس سے کسی کاذبین اس طرف جا سکتا ہے کہ یہ ترتیب **اللَّهُمَّ فَالَاَمِمُّ** کی ہے۔

### دوسرा جواب

جن امور کے بارے میں قرآن و حدیث میں کوئی حکم نہ ملے تو غیر مجتہد کیا کرے اسے آپ بتائیں۔

### تیسرا جواب

یہ بات بتحقیق ثابت ہو چکی کہ نقہ کی اصل بنیاد قرآن و احادیث ہیں اور یہ بھی ثابت ہو چکا کہ فقہاء نے احکام کو قرآن و احادیث ہی سے استخراج فرمایا ہے۔ جو احکام قرآن و حدیث

خود فقہاء کی طرف رجوع کرتے۔

ابھی گزر کر ایک سائل حضرت سلیمان اعمش کی خدمت میں آیا انہوں نے امام اعظم سے فرمایا کہ آپ اسے مسئلہ بتائیے۔ حضرت سفیان ثوری رض سے جب کوئی دقيق مسئلہ پوچھا جاتا تو فرماتے اس مسئلہ پر سوائے اس شخص کے جس سے لوگ حدد کرتے ہیں کوئی اچھی تقریب نہیں کر سکتا یعنی امام اعظم۔ پھر حضرت امام اعظم کے شاگردوں سے پوچھتے کہ اس بارے میں تمہارے شیخ کا کیا قول ہے؟ یہ لوگ بتاتے اسی کے مطابق نتویٰ دیتے۔ اگر کبھی حضرت امام کے ساتھ ہوتے تو ہمیشہ امام صاحب کو آگے بڑھاتے اگر ان لوگوں کی رائے امام اعظم کی رائے کے متصاد ہوئی تو ہمیشہ یہی ثابت ہوا کہ امام صاحب کی رائے صحیح ہے۔

ایک دفعہ ایک شخص سے اس کی بیوی کا جھگڑا ہوا شوہر قسم کا ہامیٹا کہ جب تک تو نہیں بولے گی میں بھی نہیں بولوں گا بیوی کیوں پیچھے رہتی اس نے بھی برادر کی قسم کا ہامیٹا کہ جب تک تو نہیں بولے گا میں بھی نہیں بولوں گی جب غصہ ٹھنڈا ہوا تو اب دونوں پریشان، شوہر حضرت سفیان ثوری کے پاس گیا کہ اس کا کیا حل ہے فرمایا کہ بیوی سے بات کرو وہ تم سے بات کرے اور قسم کا کفارہ دے دو۔

شوہر حضرت امام اعظم کی خدمت میں حاضر ہوا آپ نے فرمایا جاؤ تم دونوں ایک دوسرے سے با تسلی کرو کفارہ کی ضرورت نہیں۔ جب سفیان ثوری کو یہ معلوم ہوا تو بہت خناء ہوئے امام اعظم کے پاس جا کر بیہاں تک کہہ دیا کہ تم لوگوں کو غلط مسئلہ بتاتے ہو۔ امام صاحب نے اسے بلایا اور اس سے دوبارہ پورا قصہ بیان کرنے کو کہا۔ جب وہ بیان کر چکا تو امام صاحب نے حضرت سفیان ثوری سے کہا۔ جب شوہر کے قسم کے بعد عورت نے شوہر کو مخاطب کر کے وہ جملہ کہا تو عورت کی طرف سے بولنے کی ابتدا ہو گئی۔ اب قسم کہاں رہی اس پر حضرت سفیان ثوری نے کہا۔ واقعی میں موقع پر آپ کی فہم وہاں تک پہنچ جاتی ہے جہاں ہم لوگوں کا خیال نہیں جاتا۔

ایک دفعہ کونے کے ایک شخص نے اپنے دو بیٹوں کی شادی کی اور کونے کے تمام علماء و فقہاء کو بھی مدعو کیا۔ امام اعظم، سفیان ثوری، مسیح بن کدام، حسن بن صباح بھی دعوت میں شریک

تھے۔ لوگ ابھی کھانا کھاہی رہے تھے کہ میزبان پر پیشان حال آیا۔ اور کہا بڑی مشکل ہو گئی عورتوں کی غلطی سے زفاف میں دو بہنیں بدل گئیں۔ اب کیا کیا جائے؟ حضرت سفیان نے کہا! حضرت معادیہ کے زمانے میں بھی ایسا ہی ہوا تھا اس سے نکاح پر کوئی اثر نہیں پڑا۔ ہر ایک کی زوجہ اس کے پاس بھیج دی جائے البتہ دونوں کو مہر دینا پڑے گا۔ مسیح بن کدام نے حضرت امام اعظم سے عرض کیا آپ کیا کہتے ہیں؟ امام صاحب نے فرمایا کہ دونوں لڑکوں کو بلا کہ دونوں لڑکے آئے تو امام صاحب نے ہر ایک سے پوچھا کہ جو لڑکی رات تمہارے ساتھ تھی وہ تم کو پسند ہے ہر ایک نے پسندیدگی کا اظہار کیا۔ امام صاحب نے فرمایا، کہ اب ایسا کرو کہ تم دونوں ان لڑکوں کو جن سے تمہارا نکاح ہوا تھا اطلاق دے دو۔ اور جس کے ساتھ روات گزاری تھی اس سے نکاح کرلو۔ حضرت سفیان کا جواب بھی اپنی جگہ درست تھا اس لئے کہ وہی بالشبہ سے نکاح نہیں ٹوٹا امام صاحب بھی اس کو جانتے تھے۔ مگر سوال یہ تھا کہ کیا دونوں شوہر اسے پسند کرتے؟ کیا یہ غیرت کے منافی نہ تھا؟

### مخالفت کے اسباب

ایک تو وہی حسد چونکہ امام صاحب کے فضل و کمال کی شہرت ہوئی تو ساری مجلسیں سونی ہو گئیں عوام خواص سب کے مرجع اعظم، حضرت امام ہی ہو گئے یہ بات معاصرین کے لئے بہت تکلیف دہ تھی اس سے لوگ امام کا وقار گرانے کے لئے ان پر بے جانتی کرنے لگے۔

### دوسرا سبب

معاصرین سے اگر کوئی لغزش ہوتی تو امہار حق کے لئے حضرت امام اس کو ظاہر کرتے اس سے لوگ چڑھاتے۔ محمد بن عبد الرحمن جو قاضی ابن ابی لیلی کے نام سے مشہور ہیں۔ کونے کے بہت بڑے نقیبہ تھے۔ بیس (۳۲) برس کونے کے قاضی رہے ان سے کبھی بھی فیصلوں میں غلطی ہو جاتی تھی۔ حضرت امام ان کی اصلاح کے لئے انہیں تنبیہ سے فرمادیا کرتے تھے۔ انہیں یہ بات ناپسند تھی اس لئے وہ حضرت امام سے ایک خلش رکھتے تھے۔ وہ مسجد میں بیٹھ کر مقدمات دیکھتے تھے۔ ایک دن مجلس قضاۓ سے فارغ ہو کر کہیں جا رہے تھے۔ راستے میں ایک عورت کا کسی سے

اطاعت امیر اور ریاست و امانت کی اس سے بڑھ کر اور کوئی مثال نہیں ہو سکتی۔

(ترجمہ ابن ابی لیلی، ج ۱، ص ۴۹۲)

لیکن جب مسائل میں خود کوفہ کے گورنر کو دشواریاں پیش آئی شروع ہوئیں اور کوئی حل نہ کر سکتا تو اسے بھی مجبور ہو کر حضرت امام کی طرف رجوع کرنا پڑا اور حکم اتنا ہی اٹھایا تھا۔  
امام عبدالواہب شعرانی فرماتے ہیں۔

و كان هذا المنع للإمام رضى الله تعالى عنه قبل إجتماعه به ومعرفته بمقام

الإمام فى العلم  
(كتاب الميزان، ج ۱، ص ۶۲)

یعنی، امام صاحب کو فتویٰ دینے سے منع کرنا آپ کی ملاقات اور آپ کے پائیے علمی کی معرفت سے پیشتر تھا۔

اور جب امام صاحب کے پائیے علمی کا علم ہوا تو پکارا تھا۔

هذا عالم الدنيا اليوم (تبیض الصحیفہ، ص ۲۰)

یعنی، یہ آج دنیا کے عالم ہیں۔

مجید بن سعید، شہنشاہ منصور عباسی کے یہاں بہت رسوخ رکھتے تھے کوفہ کے قاضی تھے مگر کوفہ میں ان کو وہ قبول عام نہ حاصل ہوا کہ جو حضرت امام اعظم کا تھا اس پر ان کو بہت تجب ہوتا تھا کہا کرتے تھے کہ کوفے والے عجیب کم عقل ہیں تمام شہر ایک شخص یعنی امام ابو حنیفہ کی مٹھی میں ہے۔ اس پر امام اعظم نے امام ابو یوسف امام زفر اور چند اور شاگردوں کو سمجھا کہ قاضی صاحب سے مناظرہ کریں۔ امام ابو یوسف نے قاضی مجید سے پوچھا ایک غلام دو آدمیوں میں شریک ہے ان میں سے ایک شخص آزاد کرنا چاہتا ہے تو آزاد کر سکتا ہے یا نہیں؟ قاضی صاحب نے کہا کہ نہیں کر سکتا۔ اس میں دوسرے حصہ والے کا نقصان ہے۔ حدیث میں ہے لا ضرر ولا ضرار بس کام سے دوسرے کو ضرر پہنچے (وہ کام) جائز نہیں۔ امام ابو یوسف نے پوچھا، اگر دوسرا آزاد کر دے تو؟ اس پر قاضی صاحب نے کہا، اب آزاد ہو جائے گا۔ امام ابو یوسف نے کہا، آپ نے اپنے قول کا رد کر دیا، پہلے نے جب غلام آزاد کیا تو اس کا آزاد کرنا بے اثر رہا یہ غلام پورا کا پورا

چھٹا ہو رہا تھا۔ عورت نے اس شخص کو یا ابن الزانین کہہ دیا (یعنی، اے زانی اور زانیہ کے بیٹے) قاضی صاحب نے حکم دیا کہ عورت کو پکڑ کر مجلس قضاء میں لے چلو! یہ بھی واپس آئے اور حکم دیا کہ عورت کو کھڑکی کر کے قذف کی دو ہری سزادی جائے۔ اسی اسی یعنی ایک سو سالہ (۱۶۰) کوڑے مارے جائیں۔ جب امام صاحب کو اس کی اطلاع ملی تو فرمایا، ابی لیلی نے اس میں چھپ (۲) غلطیاں کی ہیں۔

۱۔ مجلس قضاء سے اٹھنے کے بعد دو بارہ فوراً واپس آ کر فیصلے کے لئے بیٹھے۔

۲۔ مسجد میں حدمارنے کا حکم دیا۔ حالانکہ رسول اللہ ﷺ نے مسجد میں حد جاری کرنے سے منع فرمایا ہے۔

۳۔ عورت کو بھٹا کر حدمارنی چاہئے۔ انہوں نے کھڑے کر اکر دریے لگوائے۔

۴۔ ایک ہی حد لازم تھی انہوں نے دو جاری کیں۔

۵۔ ایک ہی ساتھ دو حد میں لگوائیں۔ حالانکہ اگر کسی پر دو حد میں لازم بھی ہوں تو ایک حد کے بعد مجرم کو چھوڑ دینا چاہئے جب اس کے زخم اچھے ہو جائیں تو دوسری حد لگانا چاہئے۔

۶۔ یہ سے عورت نے ابن الزانین کہا تھا اس نے جب مطالبہ نہیں کیا تھا تو قاضی صاحب کو مقدمہ قائم کرنے کا حق نہ تھا۔

اس تقدیم کی اطلاع جب قاضی صاحب کو ہوئی تو سخت ناراض ہوئے۔ کوفہ کے گورنر سے شکایت کی کہ ابو حنیفہ نے مجھے پریشان کر رکھا ہے۔ گورنر نے حضرت امام پر پابندی لگادی کہ امام ابو حنیفہ فتویٰ نہیں دے سکتے۔ کوفہ میں اور بہت سے فقہاء تھے اس صورت میں فتویٰ دینا فرض کفایت تھا۔ امام صاحب نے فتویٰ دینا بند کر دیا اسی اثناء ایک دن گھر میں تشریف رکھتے تھے کہ ان کی صاحبزادی نے پوچھا کہ آج میں روزے سے ہوں دانت سے خون لکھا اور میں نے بار بار تھوکا یہاں تک کہ تھوک بالکل سفید ہو گیا اس میں خون کا اثر بالکل ظاہر نہیں ہوتا ب اگر میں تھوک گھوٹ لوں تو میرا روزہ رہے گا یا جاتا رہے گا؟ تو امام صاحب نے فرمایا، یعنی! تم اپنے بھائی حماد سے پوچھ لو۔ مجھے آج کل فتویٰ دینے سے روک دیا گیا ہے۔ ابن خلکان نے اس پر لکھا ہے کہ

امام اعظم کے تلامذہ میں ایک بہت بڑی تعداد ان محدثین کی ہے جو اصحاب صحابہ تاریخ اور امام احمد بن حنبل بن معین وغیرہ کے بھی شیخ یا شیخ الشیخ ہیں۔ ان میں خصوصیت سے قابل ذکر کی بنابرائیم بھی ہیں۔ جو امام بخاری کی بائیس (۲۲) مثالیات میں سے گیارہ (۱۱) مثالیات کے شیخ ہیں۔ شیخ کے امام ہیں ان کا قول ہے امام ابو حنفیہ اپنے زمانے میں سب سے بڑے عالم، سب سے بڑے زاہد، سب سے بڑے حافظ تھے۔ حافظ اس عہد میں محدث کہتے تھے اس کا مطلب یہ ہوا کہ ان کے نزدیک امام صاحب سب سے بڑے محدث تھے۔ مشہور محدثین نے خاص اس سند سے بھی احادیث اپنی تصنیفات میں لی ہیں جن کے راویوں میں حضرت امام اعظم بھی ہیں۔ امام دارقطنی نے اس کے باوجود کہ امام اعظم سے تعصباً رکھتے تھے، اپنی "سنن" میں تینیں (۳۳) جگہ اسی روایات لی ہیں۔ حاکم کی "محدثک"، طبرانی کی "بیہقی"، "منڈابوداکو" و طیلی کی، میں امام اعظم کے واسطے سے مردی محدثین موجود ہیں۔ حتیٰ کہ صاحب خلاصہ نے امام اعظم کے ترجیح میں ترمذی، نسائی، جزء البخاری کی علامت لگائی ہے۔ "مجموع البخاری" میں ہے کہ ترمذی اور نسائی نے بھی امام صاحب کی روایت لی ہے۔ علامہ ابن حجر نے "تقریب" میں امام اعظم کے حالات میں نسائی اور ترمذی کی علامت لگائی اور "تهذیب التهذیب" میں ان روایتوں کا ذکر کیا۔ اس کا حاصل یہ ہوا کہ امام بخاری امام ترمذی، ابو داکو و طیلی کی، طبرانی، حاکم حتیٰ کہ دارقطنی تک امام صاحب کے تلامذہ میں سے ہیں اگرچہ کچھ درجے پر آکر حضرت امام اعظم کی حدیث و اپنی پر کچھ معاذین نے نکتہ چینی کی ہے گرہ حضرت امام اعظم کے تلامذہ میں ایسے ایسے جلیل القدر محدث گزرے ہیں کہ ان کی حدیث و اپنی میں کسی شہر کی گنجائش نہیں۔ خصوصیت سے حضرت امام ابو یوسف، حضرت امام محمد، حضرت عبد اللہ بن مبارک، حضرت فضیل بن عیاض، حفص بن عیاث، ابو عاصم النمیل، داود طالبی، مسر بن کدام، یزید بن ہارون، بیکی بن القطاں، ہشام بن عروہ، بیکی بن زکریا بن زائد وغیرہ وغیرہ۔ کیا کوئی عقل والا یہ مان سکتا ہے کہ ان اجلہ محدثین نے کسی ایسے ہی شخص کے سامنے زانوئے تلمذہ کیا ہے جو حدیث سے نا بلد ہوا اور تک بندی کو حکام شریعت تاکردنی کو گراہ کر گیا ہو۔

رع آواز دو انصاف کو، انصاف کہاں ہے

غلام ہی رہا۔ اب دوسرے نے آزاد کیا تو وہی پہلی پوزیشن لوٹ آئی۔ اب کیسے آزاد ہو گیا؟

### تیسرا سبب

یہ ہے کہ کچھ ناخدا ترس ایسے بھی تھے جو حضرت امام کے خلاف جھوٹے قصے وضع کر کے منسوب کرتے تھے۔ مثلاً نعیم بن حماد، یہ بزرگ ہیں جنہیں امام نسائی نے ضعیف کہا۔ ابو الفتح ازوی وغیرہ نے کہا کہ یہ وضع کذاب (یعنی، محدثین لھڑنے والا جھوٹا) تھا، امام ابو حنفیہ کی تنقیص کے لئے جھوٹی روایتیں گڑھا کرتا تھا۔ اور محدثین بھی وضع کرتا تھا اور بہانہ پر بنا تاکہ میں ایسا تقویت سنت کے لئے کرتا ہوں ایسے لوگوں پر حیرت نہیں حیرت امام بخاری پر ہے کہ انہوں نے ایسے کذاب وضع کی محدثین پر اعتماد کر کے اپنی کتابیوں میں اسے جگہ دی۔ اس سلطے میں علامہ سخاوی کا فیصلہ نقل کر کے ہم اس پر بحث کو ختم کرتے ہیں، ..... وہ لکھتے ہیں:

"حافظ ابو شخ بن جبان نے "كتاب السنة" میں یا حافظ ابن عدی نے "کامل" میں، یا ابو بکر خطیب نے "تاریخ بغداد" میں، یا ابن ابی شمیۃ نے اپنے "مصنف" میں، یا بخاری اور نسائی نے بعض آئندہ کے بارے میں جو لکھا۔ یہ ان کی شان علم و اتقان سے بعید ہے۔ ان باتوں میں ان کی بیرونی نہ کی جائے اس سے احتراز کیا جائے۔"

بمقدمہ تعالیٰ ہمارے مشائخ کا یہی طریقہ تھا کہ اسلاف کی اس قسم کی باتوں کو مشاجرات صحابہ کی قیل سے مانتے تھے اور سب کا ذکر خیر سے کرتے تھے۔

### تلانہ

حضرت امام اعظم کے تلامذہ کی صحیح تعداد معین کرنا مشکل ہے۔ یہ تلامذہ تین قسم کے تھے۔ ایک وہ جن کی شہرت صرف فدق میں ہوئی ان کی تعداد اتنی زیادہ ہے کہ ان کا کوئی شمار نہیں۔ دوسرے وہ جن کی شہرت بحیثیت محدث ہوئی ان کی بھی تعداد ہزاروں ہے۔ تیسرا وہ جو دونوں حیثیت سے ممتاز ہوئے۔ ان سب پر تفصیلی بحث تو دفتر چاہتی ہے۔ صرف اساء کی فہرست تیار کرنے کے لئے سیکڑوں صفحات چاہئے ناظرین کی طبائعی خاطر کے لئے اتنا ہی ذکر کافی ہے کہ

چھنجلا کر کہا تم جھوٹے ہو۔ امام صاحب نے فرمایا کہ اگر میں پچا ہوں تو ثابت کہ میں عہدہ قضاء کے لائق نہیں، جھوٹا ہوں تو بھی عہدہ قضاء کے لائق نہیں اس لئے کہ جھوٹے کو قاضی بنا جائز نہیں۔ اس پر منصورہ مانا اور قسم کا کہا کہ تم کو قبول کرنا پڑے گا۔ امام صاحب نے بھی قسم کھائی کہ ہرگز نہیں قبول کروں گا۔ ریپ نے غصے میں کہا ابوجنیفہ تم امیر المؤمنین کے مقابلے میں قسم کھاتے ہو۔ امام صاحب نے فرمایا، ہاں یہ اس لئے کہ امیر المؤمنین کو قسم کا کفارہ ادا کرنا ہے نسبت میرے زیادہ آسان ہے اس پر منصور نے جو بُرُّ ہو کر حضرت امام کو قید خانے میں بھج دیا۔ اس مدت میں منصور حضرت امام کو بلا کر کر کش علی مذاکرات کرتا رہتا تھا منصور نے حضرت امام کو قید تو کر دیا مگر وہ ان کی طرف سے مطعن ہرگز نہ تھا۔ بغداد چونکہ دارالسلطنت تھا اس لئے تمام دنیا کے اسلام کے علماء، فقهاء، امراء، تبار، عوام، خواص بنداد آتے تھے۔ حضرت امام کا غلغله پوری دنیا میں گھر گھر پہنچ چکا تھا۔ قید نے ان کی عظمت اور اثر کو بجائے کم کرنے کے اور زیادہ بڑھادیا۔ جیل خانے ہی میں لوگ جاتے اور ان سے فیض حاصل کرتے۔ حضرت امام محمد اخیر وقت تک قید خانے میں تعلیم حاصل کرتے رہے۔ منصور نے جب دیکھا کہ یوں کام نہیں ہتا تو خفیہ زہر دیا۔ جب حضرت امام کو زہر کا اثر محسوس ہوا تو خالق بے نیاز کی بارگاہ میں سجدہ کیا سجدے ہی کی حالت میں روح پر واز کر گئی۔

جتنی ہو قضا ایک ہی سجدہ میں ادا ہو

### تجهیز و تفہیم

وصال کی خبر بھل کی طرح پورے بغداد میں پھیل گئی۔ جو سنتا بھاگا ہوا چلا آتا۔ قاضی بغداد عمر بن حسن نے غسل دیتے جاتے اور یہ کہتے جاتے تھے واللہ تم سب سے بڑے فقیہ، سب سے بڑے عابد، سب سے بڑے زاہد تھم میں تمام خوبیاں جمع تھیں۔ تم نے اپنے جانشینوں کو مایوس کر دیا ہے کہ وہ تمہارے مرتبے کو پہنچ سکیں۔ غسل سے فارغ ہوتے ہوئے جم غیر اکٹھا ہو گیا۔ پہلی بار نماز جنازہ میں پچاس ہزار کا مجمع شریک تھا۔ اس پر بھی آنے والوں کا تانتا

### وفات

بنی امیہ کے خاتمے کے بعد سفارح پھر منصور نے اپنی حکومت جمانے اور لوگوں کے دلوں میں اپنی ہیبت بٹھانے کے لئے وہ وہ مظالم کئے جو تاریخ کے خونی اور اراق میں کسی سے کم نہیں۔ منصور نے خصوصیت کے ساتھ سادات پر جو مظالم ڈھائے ہیں وہ سلاطین عباسیہ کی پیشانی کا بہت بُرا بد نہادا غیب ہیں۔ اسی خونخوار نے حضرت محمد بن ابراہیم دیباج کو دیوار میں زندہ چکوادیا۔ آخر تنگ آمد بھگ آمد۔ ان مظلوموں میں سے حضرت محمد نقش ذکیر نے مدینہ طیبہ میں خروج کیا۔ ابتدا ان کے ساتھ بہت تھوڑے لوگ تھے بعد میں بہت بڑی فوج تیار کر لی۔ حضرت امام مالک نے بھی ان کی حمایت کا فتویٰ دے دیا۔ نفس ذکیر نے بہت شجاع فن جنگ کے ماہر، قوی، طاقتور تھے۔ مگر اللہ عز و جل کی شان بے نیازی کہ جب منصور سے مقابلہ ہوا تو سن ۱۳۵ھ میں داد مردانگی دیتے ہوئے شہید ہو گئے۔

ان کے بعد ان کے بھائی ابراہیم نے خلافت کا دعویٰ کیا۔ ہر طرف سے ان کی حمایت ہوئی خاص کوئی نہیں مل لگ بھگ لا کھا آدمی ان کے جنڈے کے نیچے جمع ہو گئے بڑے بڑے آئندے، علماء، فقهاء نے ان کا ساتھ دیا حتیٰ کہ حضرت امام اعظم نے بھی ان کی حمایت کی بعض مجرموں کی جب سے جنگ میں شریک نہ ہو سکے۔ جس کا ان کو مرتبے دم تک افسوس رہا، مگر مالی امداد کی لیکن نوشته تقدیر کون بد لے۔ ابراہیم کو بھی منصور کے مقابلے میں شکست ہوئی اور ابراہیم بھی شہید ہو گئے۔

ابراہیم سے فارغ ہو کر منصور نے ان لوگوں کی طرف توجہ کی جن لوگوں نے ان کا ساتھ دیا، سن ۱۳۶ھ میں بغداد کو دارالسلطنت بنانے کے بعد منصور نے حضرت امام اعظم کو بغداد بلوا یا۔ منصور انہیں شہید کرنا چاہتا تھا۔ مگر جواز قتل کے لئے بہانہ کی تلاش تھی اسے معلوم تھا کہ حضرت امام میری حکومت کے کسی عبدے کو قبول نہ کریں گے۔ اس نے حضرت امام کی خدمت میں عہدہ قضاۓ پیش کیا۔ امام صاحب نے یہ کہہ کر انکار فرمادیا کہ میں اس کے لائق نہیں۔ منصور نے

یعنی، جان لے کر علماء و اصحاب حاجات امام صاحب کی قبر کی زیارت کرتے رہے اور قضاۓ حاجات کے لئے آپ کو دیکھ پڑتے رہے اور اپنی حاجتوں کا پورا ہوناد کیتھے رہے ہیں ان علماء میں سے امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ بھی ہیں۔

سلطان الپ ارسلان سلجوقی نے سن ۹۵۹ھ میں مزار پاک پر ایک عالی شان قبر بنوایا۔ اور اس کے قریب ہی ایک مدرسہ بھی بنوایا۔ یہ بغداد کا پہلا مدرسہ تھا، نہایت شاندار لا جواب عمارت بنوائی۔ اس کے افتتاح کے موقع پر بغداد کے تمام علماء و علمائد کو مدعو کیا۔ یہ مدرسہ مشہد ابوحنیفہ کے نام سے مشہور ہے مدت تک قائم رہا۔ اس مدرسے متعلق ایک مسافر خانہ بھی تھا جس میں قیام کرنے والوں کو علاوه اور سہولتوں کے کھانا بھی ملتا تھا۔ بغداد کا مشہور دارالعلوم نظامیہ اس کے بعد قائم ہوا۔ حضرت امام کا وصال نوے (۹۰) سال کی عمر میں شعبان کی دوسری تاریخ کو سن ۱۵۰ھ میں ہوا۔

باندھا ہوا تھا چہ (۲) بار نماز جنازہ ہوئی اگر میں حضرت امام کے صاحزادے، حضرت حماد نے نماز جنازہ پڑھائی۔ عصر کے قریب دفن کی نوبت آئی۔

حضرت امام نے وصیت کی تھی کہ انہیں خیزان کے قبرستان میں دفن کیا جائے اس لئے کہ یہ جگہ غصب کردہ نہیں تھی۔ اسی کے مطابق اس کے مشرقی حصے میں مدفن ہوئے دفن کے بعد بھی ہیں (۲۰) دن تک لوگ حضرت امام کی نماز جنازہ پڑھتے رہے ایسے قبول عام کی مثال پیش کرنے سے دنیا عاجز ہے۔

اس وقت آئیہ محدثین و فقهاء موجود تھے۔ جن میں بعض حضرات امام کے استاذ بھی تھے سب کو حضرت امام کے وصال کا بے اندازہ غم ہوا۔ مکہ معظمه میں ابن جریر تھے انہوں نے وصال کی خبر سن کر انا لله وانا الیہ راجعون پڑھا اور کہا، بہت بڑا عالم چلا گیا۔ بصرہ کے امام اور خود حضرت امام کے استاذ امام شعبہ نے بہت افسوس کیا اور فرمایا، کونے میں اندر ہیرا ہو گیا۔ امیر المؤمنین فی الحدیث حضرت عبد اللہ بن مبارک وصال کی خبر سن کر بغداد حاضر ہوئے۔ جب امام کے مزار پر پہنچے۔ رو تے جاتے تھے اور کہتے جاتے تھے ابوحنیفہ اللہ عز وجل تم پر رحمت بر سائے۔ ابراہیم گئے تو اپنا جانشین چھوڑ گئے، حماد نے وصال کیا تو تمہیں اپنا جانشین چھوڑ اتم گئے تو پوری دنیا میں کسی کو اپنا جانشین نہیں چھوڑا۔

حضرت امام کا مزار پر انوار اس وقت سے لے کر آج تک مرتع عوام و خواص ہے حضرت امام شافعی نے فرمایا۔ میں امام ابوحنیفہ کے توسل سے برکت حاصل کرتا ہوں، روزانہ ان کے مزار کی زیارت کو جاتا ہوں جب کوئی حاجت پیش آتی ہے تو ان کے مزار کے پاس ذور کعت نماز پڑھ کر دعا کرتا ہوں تو مراد پوری ہونے میں دریں بھیں لگتی۔ جیسا کہ شیخ ابن حجر عسکری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

اعلم أنه لم يزل العلماء وذو الحاجات يزورون قبره ويتوسلون عنده في قضاء حوائجهم ويرون نفع ذلك منهم الإمام الشافعى رحمة الله عليه انتهى  
(أثيرات الحسان، ۲۹)

نمہب کے پیروکار دوسرے ملکوں میں بھی بکثرت پائے جاتے ہیں جو روئے زمین کے تمام مسلمانوں کا دو تھائی ہیں۔ (فلسفہ شریعت اسلام، ص ۲۸، مطبوعہ مصر)

بعض احتمال الزام لگاتے ہیں کہ امام ابو یوسف نے عہدہ قاضی القضاۃ (چیف جسٹس) پر مامور ہو کر جبراً تحدید سے نہب خنی کو رواج دیا..... اس الزام کا پروفسر فور بخش توکلی علیہ الرحمہ جواب دیتے ہوئے رقم طراز ہیں: امام اعظم سن ۱۴۰ میں مندا جنتہاد پرست ممکن ہوئے اور امام ابو یوسف کو خلیفہ ہارون رشید نے سن ۱۷۰ اس کے بعد عہدہ قاضی القضاۃ پر مامور کیا اس پچاس برس میں نہب خنی کو قبولیت عامہ کا شرف حاصل ہو چکا تھا اور وہ امام اعظم کے شاگردوں کے ذریعہ کوفہ کے حدود سے باہر حریم شریفین بصرہ، واسطہ، موصل، جزیرہ، رافہ، نصیبین، دمشق، رملہ، مصر، یمن، یمانہ، بحرین، بغداد، اہواز، کران، اصفہان، طوان، اسٹر آباد، ہمدان، نہادند، رے، قوس، داغستان، طبرستان، جرجان، نیشاپور، سرش، نسا، مرد، بخاراء، سمرقند، کمش، صغانیان، ترمذ، بلخ، ہرات، قہستان، کختان اور خوارزم وغیرہ مقامات میں پہنچ کا تھا (دیکھئے ماقب الامام الاعظم للکروری)۔ اب تلایے کہ اس کا میابی کو کس طرف منسوب کریں؟ اگر نہب خنی حق نہ ہوتا تو امام صاحب یا امام یوسف کے بعد جلد ناپید، وجہا تاگیر ہم اس کے عکس دیکھ رہے ہیں کہ حاسدوں کی مخالفاتہ کوششوں کے باوجود داس کو روز افزوں ترقی ہو رہی ہے۔

معلوم ہوا کہ نہب خنی کی اشاعت صرف اپنی ذاتی محاسن کی وجہ سے ہوئی ہے امام صاحب کے ہزاروں شاگردوں نے جو آسمان فقہ کے ستارے ہیں، امام اعظم کے سائل کی روشنی دور دور پھیلاؤی تھی۔ (الاوقال الصحیحی فی جواب المحرج علی ابی حنیفہ، ص ۲۳، مطبوعہ ۱۹۱۳ء)

چند سال قل ایک عرب محقق نے آئندہ اربعہ کے پیروکاروں کے اعداد و شمار جمع کئے تھے اس نے خنی کی تعداد ساڑھے چھیسی کروڑ، شافعی کی تعداد ساڑھے چار کروڑ، مالکی کی تعداد چار کروڑ اور حنبلی کی تعداد صرف چالیس لاکھ رقم کی ہے۔ (صراط مستقیم، ص ۵۹، مطبوعہ ۱۹۹۶ء)

زمانہ ہر عہد، ہر صدی میں کریگا اخذ فیوض جس سے  
جبکا میں وہ استی منیفہ، امام اعظم ابو حنیفہ

(ماخوذ ازاں اوار امام اعظم، مرتب: سید زین العابدین شاہزادی مدظلہ العالی)

## فقہ خنی کی عالمی مقبولیت

[از: صاحبزادہ سید محمد زین العابدین راشدی]  
پروفیسر ابوزہرہ مصری رقم طراز ہیں: مشرق میں آزاد اسلامی حکومتیں سلاجقه، آل یویہ، براعظیم افریقہ میں طرابلس، تونس، الجزایر، اندرس، جزیرہ سلطان صالح الدین ایوبی شافعی نے قاہرہ (مصر) میں احناف کے لئے "مدرسہ سیونی" قائم کرایا اس کا نتیجہ یہ تکاکہ مصري عوام میں خنی نہب نے فروغ پایا۔ مصر، شام میں خنی نہب عوام میں مقبولیت حاصل کر چکا تھا۔ مشرقی ممالک میں عراق، خراسان، سیستان، ماوراء النہر (اس سے مراد روس کی آزاد مسلمان ریاستیں ازبکستان، ترکمانستان، تاجکستان، بلخ، بخاراء، سمرقند، تاشقند، وغیرہ ہیں) میں احناف کی بڑی اکثریت تھی۔

روس کی اسلامی ریاستوں میں آریانا، آذربائیجان، تبریز، رے، اہواز کے رہائش پذیر بھی خنی نہب ہیں۔ ایران میں پہلے احناف کی بڑی اکثریت تھی۔ ہندوستان، پاکستان میں بھی خنی نہب کا سکھ جاری تھا۔ چین میں چالیس ملین سے زائد مسلمان سکونت پذیر ہیں ان میں اکثر خنی نہب کے پیروکار ہیں۔ (حیات حضرت امام ابو حنیفہ، باب خنی نہب کی اشاعت عام مطبوعہ انڈیا، یہ کتاب سن ۱۹۲۵ء کی تحریر شدہ ہے۔)

مورخ ابن خلدون رقم طراز ہیں: امام ابو حنیفہ کے مقلدین آج عراق، ہند (پاک و ہند) چین، ماوراء النہر، بلاء و ہمیں کثرت سے پھیلے ہوئے ہیں۔ (مقدمہ ابن خلدون، ص ۲۶۹)

حنی نہب کوکلی طور پر "سلطنت عثمانی" کے تمام صوبوں میں نہ صرف عوامی زندگی بلکہ سرکاری نظام عدل میں مستند مجموعہ قوانین کی حیثیت حاصل ہو گئی تھی (ص ۱۰۶)۔ خنی کتب مکر و سط ایشیاء اور ہندوستان (پاک و ہند) بجلد دش میں غالب و فاقئ ہے۔ (ص ۱۳۱) (شارہ رانی یا کلوب پیڈیا آف اسلام)

ڈاکٹر گھنی محصانی مصری لکھتے ہیں: جو ممالک سلطنت عثمانیہ کے زیر حکومت رہے ہیں جیسا کہ مصر، سوریا (شام)، لبنان ان کا نہب بھی حکومت عدل و قضاء میں خنی چلا آ رہا ہے حکومت تیونس کا نہب بھی بھی ہے۔ ترکی اور اس کے زیر اثر ممالک مثلاً شام اور البابیہ کے باشندوں کا نہب بھی عبادات میں بھی ہے اور مسلمانوں بالقان و قفتاز بھی مسائل عبادات میں اسی نہب کے مقلد ہیں اسی طرح افغانستان و ترکستان اور مسلمانوں پاک و ہند و چین میں بھی یہی نہب غالب ہے اور اس

## جمعیت اشاعت الہست پاکستان کی سرگرمیاں

### ہفت واری اجتماع:

ہر پیروں بعد نماز عشاء، نور مسجد کاغذی بازار میں تقریباً ایک گھنٹہ کی نشست منعقد ہوتی ہے جس سے مقدمہ رعلامے الہست مختلف موضوعات پر خطاب فرماتے ہیں۔

### مفت سلسلہ اشاعت:

ایک مفت اشاعت کا سلسلہ بھی جاری ہے جس کے تحت ہر ماہ مختلف موضوعات پر کتابچہ شائع کئے جاتے ہیں اور پاکستان بھر میں ارسال کئے جاتے ہیں خواہش مند حضرات نور مسجد سے رابطہ کریں۔

### مدارس حفظ و ناظرہ:

رات کو حفظ و ناظرہ کے مختلف مدارس لگائے جاتے ہیں جہاں قرآن پاک حفظ و ناظرہ کی مفت تعلیم دی جاتی ہے۔

### درس نظامی:

رات کے اوقات میں درس نظامی کی کلاسیں بھی لگائی جاتی ہیں جس میں ابتدائی پانچ درجوں کی کتابیں پڑھائی جاتی ہیں۔ ان شاء اللہ عنقریب صحیح کے اوقات میں بھی کلاسوں کا آغاز کیا جائیگا۔

### کتب و کیسٹ لاپریری:

ایک لاپریری بھی قائم ہے جس میں علماء الہست کا مفید لٹریچر مطالعہ کے لئے اور کیشیں سماحت کے لئے مفت فراہم کی جاتی ہیں خواہش مند حضرات رابطہ فرمائیں۔

فَاسْتَلُوْا اهْلَ الدِّكْرِ اِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ

واضح حکم خداوندی کے باوجود

ہم اپنے دینی و دنیاوی مسائل پوچھنے میں کیوں شرماتے ہیں.....؟

آپ کے اپنے علاقے میں قائم دارالافتاء

دارالافتاء جمیعت اشاعت اہلسنت میں

بمقام: نور مسجد کاغذی بازار، میٹھا در کراچی۔

حضرت علامہ مولانا مفتی عطاء اللہ نعیمی صاحب مدظلہ العالی

آپ کے دینی و دنیاوی مسائل کے جوابات کے لیے موجود ہیں۔

شرمنا اور بھجننا چھوڑیے۔

آئیے..... اور ..... پوچھیے